
 
 

 
  



 
 
 

DAEMONIUM VOL. 4 
A ARTE HIERÁTICA 

 
 

DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA constitui a culminação teórico-operatória do projeto 
DAEMONIUM, apresentando uma arquitetura rigorosamente tripartida que articula fi-
losofia, teologia e teurgia sob o critério da mediação ontológica. O volume assume 
como eixo a recuperação do daimōn pessoal enquanto operador real da vida singular 
e do Cosmos, recusando tanto a redução psicologizante moderna quanto a morali-
zação patrística. Com aparato filológico e argumentação de alto rigor, o livro recons-
trói a inteligibilidade da ação espiritual a partir de uma ontologia das mediações, 
restituindo à tradição platônica tardia sua coerência interna e sua potência explica-
tiva. 

Na parte filosófica, o livro estabelece os fundamentos conceituais do daimōn 
pessoal como princípio mediador entre universal e particular, inteligível e sensível, 
causalidade superior e biografia concreta. A análise percorre Platão, Plutarco, Apu-
leio, Jâmblico e Proclo, demonstrando que o daimōn não é metáfora ética nem cate-
goria psicológica, mas solução ontológica necessária ao problema da proporção cau-
sal. Essa seção elabora, com densidade filológica e precisão conceitual, a distinção 
entre alma, noûs e instância daemônica, mostrando como a vida ética, o destino e o 
caráter (ēthos) dependem de uma mediação real que governa a tradução das causas 
universais em existência singular. 

Na parte teológica, o DAEMONIUM Vol. 4 desenvolve uma doutrina hierárquica 
do Cosmos fundada na distinção rigorosa entre deuses, daimones e almas, articulada 
à noção de providência e às séries causais. O livro demonstra que a transcendência 
divina só se preserva mediante mediações proporcionais, e que a eliminação dessas 
instâncias, seja por monoteísmo simplificador, seja por dualismo, produz incoerên-
cia ontológica. Ao reconstituir a teologia platônica tardia, a obra evidencia o erro 
estrutural da demonização cristã do daimōn, não como divergência confessional, 
mas como colapso de categorias que dissolve a inteligibilidade da ação divina no 
mundo. 

Por fim, na parte teúrgica, o volume apresenta a teurgia como arte hierática, 
i.e. como ontologia operatória da mediação. Aqui, a ἱερατικὴ τέχνη é definida como 
o conjunto de operações nas quais a causalidade divina se torna imanente à matéria 
consagrada por meio de symbola e sunthēmata. A análise demonstra que imagens, 
nomes, substâncias, ritmos e corpos ritualizados não funcionam como representa-
ções, mas como marcas causais que permitem a fixação do fogo divino em receptá-
culos preparados. A teurgia é, assim, apresentada como ciência da presença e da efi-
cácia, na qual o hierofante não fala do divino, mas se integra à cadeia causal que 
reconfigura o Cosmos pela ação efetiva da divindade através da matéria. 
 
 

  



 

REVISTA THEOURGOS 
O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL 

 
 
 

ESTE É UM LIVRO PARA MEUS PARES 
 
 

Por Fernando Liguori 
Táta Nganga Kamuxinzela 

 
Este livro não se dirige ao leitor genérico, ao curioso do Ocultismo ou ao consumidor 
contemporâneo de espiritualidades portáteis, mas a um destinatário ontologica-
mente determinado: aquele cuja vida já foi atravessada pela experiência da media-
ção real e que, por isso mesmo, não confunde discurso com iniciação nem simbo-
lismo com causalidade. No horizonte do platonismo teúrgico, o acesso ao conheci-
mento não depende de interesse intelectual, mas de proporção ontológica entre o 
que é dito e aquele que ouve. Proclo afirma explicitamente que o inteligível não se 
oferece a qualquer disposição, mas apenas àquilo que lhe é semelhante por ordem e 
medida: τὰ νοητὰ τοῖς νοητοῖς μόνον ἐπιφαίνεται (o inteligível só se manifesta ao 
inteligível).1 Um livro que trata da arte hierática, portanto, não pode ser universal no 
sentido moderno do termo; ele é universal apenas quanto à validade ontológica de 
seus princípios, não quanto à capacidade indiscriminada de assimilação. Escrever 
para todos seria, nesse contexto, um erro de categoria, pois implicaria supor que a 
mediação pode ser compreendida sem que a vida tenha sido previamente reorde-
nada segundo hierarquia, disciplina e fidelidade. 

Os puritanismos espirituais contemporâneos, que rejeitam sacrifício, sacerdó-
cio, remuneração e transmissão em nome de uma suposta espiritualidade nova era 
de emponderamento pessoal, não constituem avanço ético ou refinamento religioso, 
mas regressão ontológica. Tal postura deriva da recusa moderna do metaxý, substi-
tuindo a mediação real por uma espiritualidade de interioridade auto-referente, na 
qual a causalidade divina é dissolvida em estados psíquicos ou valores morais. Jâm-
blico denuncia antecipadamente esse erro ao afirmar que a presença dos deuses não 
se produz por disposições interiores, mas por inserção em ordens causais instituí-
das: οὐ γὰρ ἡ τῆς ψυχῆς διάθεσις τὴν τῶν θεῶν παρουσίαν ἐργάζεται (não é a dis-
posição da alma que produz a presença dos deuses).2 A recusa do custo, seja ele vital, 
material ou existencial, revela uma tentativa de obter eficácia sem causalidade pro-
porcional, erro que transforma a teurgia em retórica espiritual. Onde não há sacrifí-
cio, não há tradução vital; onde não há autoridade, não há responsabilidade; onde 
não há transmissão, não há permanência. O puritanismo espiritual moderno, o Ocul-
tismo politicamente correto, longe de libertar o sagrado, o desontologiza. 

Em contraste absoluto com essas espiritualidades subjetivas, a arte hierática 
afirma-se como ciência rigorosa da mediação, destinada àqueles que compreendem 
que o sagrado não se oferece sem custo nem se mantém sem fidelidade ontológica. 
A iniciação, nesse horizonte, não é rito de passagem simbólico nem certificado iden-
titário, mas reorganização real da vida segundo uma hierarquia causal reconhecida 
e assumida. Proclo insiste que a permanência (monē) é o critério decisivo daquilo 

 
1 Proclus. Theologia Platonica I:24. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THEOLOGY OF 

PLATO. Kshetra Books, 2017, pp. 103-104. 
2 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 



que procede das causas superiores: τὰ ἐκ τῶν ἀνωτέρων αἰτιῶν μένει καὶ οὐ 
διαλύεται (o que procede das causas superiores permanece e não se dissolve).3 A arte 
hierática exige essa permanência: no comportamento, no caráter, na fidelidade ao 
eixo escolhido. Aqueles que reconhecem o valor da iniciação sabem que ela não ba-
rateia a vida, mas a torna mais custosa, mais exigente e, por isso mesmo, mais real. 
Este livro elogia explicitamente esses poucos, não por elitismo moral, mas por reco-
nhecimento ontológico daquilo que uma vida iniciada suporta. 

Assim, impõe-se uma crítica direta àqueles que falam de teurgia, reivindicam 
o título de teúrgos e manipulam léxicos rituais, mas não possuem uma vida filosófica 
capaz de sustentar a mediação que invocam. No platonismo teúrgico, a vida não é 
consequência da prática; ela é sua condição ontológica. Uma existência governada 
por impulsos, vaidade espiritual ou imediatismo não se torna teúrgica por acumular 
ritos, símbolos ou nomes divinos. Jâmblico afirma de modo inequívoco que não 
existe união imediata entre o humano e o divino: οὐκ ἔστιν ἄμεσος ἡ τῶν ἀνθρώπων 
πρὸς θεοὺς ἕνωσις (não existe união imediata dos homens com os deuses).4 A ausência 
de vida filosófica transforma a teurgia em tecnicização ou fantasia, pois elimina o 
único terreno onde a mediação poderia permanecer: o ēthos reordenado no tempo. 
Este livro, portanto, não pede adesão nem promete poder; ele exige uma pergunta 
prévia e inescapável: que forma de vida sustenta aquilo que se pretende operar? 
Sem essa resposta vivida, toda teurgia é apenas nome vazio. 

Este não é um livro barato ao bolso, mas rico àquele que compreende as runas 
nele inscritas. Essa afirmação não constitui apelo retórico, mas descrição ontológica 
de uma economia do conhecimento que recusa a confusão moderna entre valor e 
preço. No horizonte platônico, o acesso ao inteligível implica custo proporcional e 
renúncia real no domínio inferior; o que é recebido sem custo não permanece. Pro-
clo afirma que a participação se distribui segundo medida e aptidão, e que a recep-
ção sem proporção dissolve o efeito: κατὰ μέτρον ἡ τῶν αἰτιῶν μετάδοσις (a trans-
missão das causas ocorre segundo medida).5 O preço aqui designa o investimento vi-
tal exigido para sustentar a leitura como prática formativa e não como consumo in-
formacional. Onde o conhecimento é tratado como mercadoria barata, o resultado é 
a inflação de discursos sem permanência; onde o custo é assumido, a recepção se 
torna estável (monē). Este livro assume explicitamente essa economia, não para ex-
cluir, mas para impedir a diluição ontológica do que propõe. 

A referência às runas deve ser entendida, no registro hierático, não como me-
táfora poética nem como convite à exegese simbólica, mas como indicação de mar-
cas causais (sunthēmata) inscritas no texto para operar por reconhecimento ontoló-
gico. Proclo distingue explicitamente os símbolos que representam daqueles que 
operam, afirmando que os segundos carregam a própria energia da causa: τὰ 
σύμβολα τῶν θεῶν αὐτὴν ἔχει τὴν ἐνέργειαν (os símbolos dos deuses possuem a pró-
pria atividade [divina]).6 Ler este livro exige, portanto, uma disposição que reco-
nheça sunthēmata e não apenas significados; trata-se de leitura que incide sobre o 
leitor e o reconfigura, não de interpretação que o confirma. Aqueles que não pos-
suem o hábito da vida ordenada, da atenção e da permanência confundem operação 
com ornamento e tomam o texto por opinião. As runas aqui são índices de causali-
dade: ou são reconhecidas por afinidade ontológica, ou permanecem mudas. 

 
3 Stephen Gersh. Proclus: Elements of Theology. Em THE CAMBRIDGE EDITION OF THE WORKS OF PROCLUS. Harold Tar-
rant (Ed.). Cambridge University Press, 2025, pp. 106-107, Prop. 35. 
4 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:11. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 50. 
5 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:305.18. 
6 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:210. 



O termo pares não designa grupo social, titulação externa ou pertencimento 
institucional, mas afinidade ontológica entre formas de vida que já foram submeti-
das à exigência da mediação. No platonismo tardio, o reconhecimento ocorre por 
semelhança causal e não por adesão declarativa. Proclo formula esse princípio ao 
afirmar que as séries procedem por congêneres: αἱ σειραὶ διὰ τῶν ὁμοίων καὶ 
συγγενῶν προΐασιν (as séries procedem por meio do que lhes é semelhante e congê-
nere.7 Este livro se dirige, portanto, àqueles que reconhecem por afinidade e são re-
conhecidos pela permanência do seu ēthos. Não há convite à identificação nem pro-
messa de inclusão; há apenas a exposição de um eixo que atrai o que lhe é proporci-
onal. Onde não há afinidade, a leitura se torna árida; onde há, ela se torna operativa. 

Assim, reafirma-se que a vida filosófica não é adorno ético da teurgia, mas seu 
critério último de verdade. A prática hierática não corrige uma existência desorde-
nada; ela a pressupõe reordenada. A ausência de vida filosófica converte a teurgia 
em técnica vazia, pois retira o único suporte onde a mediação poderia permanecer 
no tempo. Este livro, ao elogiar a arte hierática, elogia também a disciplina silenci-
osa, a fidelidade ao eixo e a paciência ontológica daqueles que aceitaram pagar o 
custo integral da mediação. Aos demais, ele não oferece condenação, mas um limite: 
sem vida filosófica, não há teurgia, apenas linguagem. 

Um dos sintomas mais claros da degeneração contemporânea da teurgia é a 
fantasia iniciática, caracterizada pela inflação de vocabulário sagrado dissociado de 
qualquer transformação ontológica efetiva da vida. Termos como iniciação, gnōsis e 
teurgia são frequentemente empregados como marcadores identitários ou como tí-
tulos autoatribuídos, sem que correspondam a uma inserção real na hierarquia do 
ser. No platonismo tardio, porém, os nomes não produzem aquilo que designam; ao 
contrário, só são legitimamente atribuídos quando a coisa já se encontra em ato. A 
fantasia iniciática inverte essa ordem, supondo que a enunciação do nome produza 
a realidade correspondente, erro que transforma a teurgia em jogo verbal e dissolve 
sua seriedade ontológica. Este livro se opõe frontalmente a tal inversão, recusando 
qualquer validação discursiva que não seja acompanhada de permanência existen-
cial e de efeitos verificáveis no ēthos. 

A iniciação verdadeira não se mede por intensidade emocional nem por rapi-
dez de resultados, mas por disciplina, silêncio e duração, pois a mediação ontológica 
exige tempo para se estabilizar no regime do devir. No platonismo teúrgico, o tempo 
(chronos) não é obstáculo à ação divina, mas o meio no qual a permanência (monē) 
se prova. A recusa moderna do tempo iniciático, substituído por cursos rápidos, ritos 
instantâneos ou experiências intensivas, revela impaciência ontológica e incapaci-
dade de sustentar a mediação. Este livro pressupõe leitores que compreendem que 
a iniciação é lenta porque o ser resiste, e que o silêncio não é ausência de conteúdo, 
mas condição para que a causalidade superior se inscreva sem ruído. 

Outro equívoco moderno consiste em opor hierarquia e liberdade, como se a 
submissão a uma ordem iniciática anulasse a autonomia espiritual. No platonismo 
teúrgico, ocorre precisamente o inverso: a liberdade ontológica só se realiza quando 
o ser encontra seu lugar próprio na hierarquia do real. Proclo afirma que cada ente 
é livre quando age segundo sua causa própria: ἐλεύθερον τὸ κατὰ τὴν οἰκείαν αἰτίαν 
ἐνεργοῦν (é livre aquilo que age segundo sua causa própria).8 A obediência hierática 
não é submissão a uma vontade externa, mas alinhamento progressivo com a 

 
7 Ibidem, I:211. 
8 Stephen Gersh. Proclus: Elements of Theology. Em THE CAMBRIDGE EDITION OF THE WORKS OF PROCLUS. 
Harold Tarrant (Ed.). Cambridge University Press, 2025, pp. 42, Prop. 27. 



causalidade que governa a própria vida. A rejeição moderna da hierarquia, em nome 
de uma liberdade abstrata, conduz paradoxalmente à escravidão aos impulsos, às 
fantasias e às opiniões. Este livro dirige-se àqueles que compreendem que a verda-
deira liberdade não consiste em escolher arbitrariamente, mas em tornar-se con-
forme à causa que se é chamado a servir. 

Por fim, impõe-se distinguir entre riqueza iniciática e pobreza espiritual, dis-
tinção que não coincide com critérios econômicos, mas com densidade ontológica. 
Um livro pode ser financeiramente oneroso e, ainda assim, espiritualmente estéril; 
pode ser acessível e, contudo, exigir um custo ontológico insuportável para a maio-
ria. A riqueza de DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA não reside na quantidade de informa-
ções transmitidas, mas na exigência de uma forma de vida capaz de sustentar o que 
é dito. Aos que buscam espiritualidade barata, este livro parecerá árido, excessivo 
ou inútil; aos que reconhecem o peso do sagrado, ele oferecerá não conforto, mas 
profundidade. Assim se define seu destinatário último: não o leitor que consome, 
mas o par que suporta. 

Este livro não pretende persuadir, convencer ou agregar, mas provar ontolo-
gicamente aquilo que afirma, pois no platonismo teúrgico a verdade não se mede 
por adesão, mas por coincidência causal entre o que é dito e o que é vivido. A retórica 
visa mover opiniões; a teurgia exige conformidade do ser. Proclo distingue com pre-
cisão esses regimes ao afirmar que a verdade inteligível não se impõe por discurso, 
mas se reconhece por afinidade: οὐ διὰ λόγων ἡ τῶν νοητῶν γνῶσις, ἀλλὰ διὰ τῆς 
πρὸς αὐτὰ συνουσίας (o conhecimento dos inteligíveis não se dá por discursos, mas 
pela convivência com eles).9 A leitura deste livro opera nesse registro: ou o leitor re-
conhece por consonância ontológica, ou permanece exterior ao que é exposto. A au-
sência de persuasão é, portanto, intencional; ela preserva o critério teúrgico se-
gundo o qual apenas o semelhante conhece o semelhante. 

A exclusão implícita que este livro estabelece não é social nem moral, mas on-
tológica, e cumpre função necessária na preservação do sagrado. No platonismo tar-
dio, o limite (peras) não é negação, mas condição de forma; sem limite, o ser se dis-
solve no indefinido. Proclo afirma que toda determinação procede do limite: τὸ 
πέρας αἴτιον πάσης ὁριστότητος (o limite é causa de toda determinidade).10 Ao não 
oferecer acesso irrestrito, este livro preserva a diferença entre instrução e iniciação, 
entre leitura e transformação. O não-acesso funciona como prova: quem se ressente 
do limite revela incompatibilidade ontológica; quem o aceita demonstra capacidade 
de permanência. A teurgia, como ciência da mediação, exige limites para operar, pois 
só o que é delimitado pode tornar-se receptáculo proporcional da causalidade supe-
rior. 

Com isso, encerra-se a Introdução de DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA, tendo sido 
estabelecidas as condições ontológicas, hierárquicas e existenciais sem as quais a 
teurgia permanece ininteligível. As seções precedentes não constituem prefácio in-
formativo, mas prova preliminar daquilo que o livro exigirá continuamente: vida fi-
losófica ordenada, aceitação do custo ontológico, fidelidade à mediação e reconhe-
cimento da hierarquia como estrutura do real. Jâmblico resume essa exigência ao 
afirmar que a cooperação com o divino não é acessível sem preparação adequada: 
οὐ γὰρ ἡμῖν ἐφ’ ἡμῶν ἡ πρὸς τὸ θεῖον ἕνωσις, ἀλλὰ διὰ τῶν προκειμένων τάξεων (a 

 
9 Proclus. IN PLATONIS PARMENIDEM COMMENTARIA. 3 Vols. Carlos Steel (Ed.). Oxford University Press, 2007–2009. 
Cit. Vol. 1, Livro I, 2007, pp. 49. 
10 Stephen Gersh. Proclus: Elements of Theology. Em THE CAMBRIDGE EDITION OF THE WORKS OF PROCLUS. Harold Tar-
rant (Ed.). Cambridge University Press, 2025, pp. 97, Prop. 89. 



união com o divino não depende de nós mesmos, mas das ordens previamente estabe-
lecidas).11 O que se segue, portanto, não é mera exposição teórica, mas aprofunda-
mento progressivo daquilo que já foi exigido desde o início: que o leitor prove, na 
própria vida, a verdade da arte hierática. A passagem ao Capítulo 1 não marca mu-
dança de tema, mas entrada efetiva na vida filosófica que torna possível tudo o que 
foi aqui afirmado. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

 
11 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:11-12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 



O presente texto trata-se da Seção 6 da Introdução 
do quarto volume da série DAEMONIUM, dedicado ex-
clusivamente a arte hierática da teurgia. Em breve 
disponível para compra. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
www.theourgos.com.br 

www.goeteia.com.br 

http://www.theourgos.com/
http://www.goeteia.com.br/

