
 
 

 
  



 
 
 

DAEMONIUM VOL. 4 
A ARTE HIERÁTICA 

 
 

DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA constitui a culminação teórico-operatória do projeto 
DAEMONIUM, apresentando uma arquitetura rigorosamente tripartida que articula fi-
losofia, teologia e teurgia sob o critério da mediação ontológica. O volume assume 
como eixo a recuperação do daimōn pessoal enquanto operador real da vida singular 
e do Cosmos, recusando tanto a redução psicologizante moderna quanto a morali-
zação patrística. Com aparato filológico e argumentação de alto rigor, o livro recons-
trói a inteligibilidade da ação espiritual a partir de uma ontologia das mediações, 
restituindo à tradição platônica tardia sua coerência interna e sua potência explica-
tiva. 

Na parte filosófica, o livro estabelece os fundamentos conceituais do daimōn 
pessoal como princípio mediador entre universal e particular, inteligível e sensível, 
causalidade superior e biografia concreta. A análise percorre Platão, Plutarco, Apu-
leio, Jâmblico e Proclo, demonstrando que o daimōn não é metáfora ética nem cate-
goria psicológica, mas solução ontológica necessária ao problema da proporção cau-
sal. Essa seção elabora, com densidade filológica e precisão conceitual, a distinção 
entre alma, noûs e instância daemônica, mostrando como a vida ética, o destino e o 
caráter (ēthos) dependem de uma mediação real que governa a tradução das causas 
universais em existência singular. 

Na parte teológica, o DAEMONIUM Vol. 4 desenvolve uma doutrina hierárquica 
do Cosmos fundada na distinção rigorosa entre deuses, daimones e almas, articulada 
à noção de providência e às séries causais. O livro demonstra que a transcendência 
divina só se preserva mediante mediações proporcionais, e que a eliminação dessas 
instâncias, seja por monoteísmo simplificador, seja por dualismo, produz incoerên-
cia ontológica. Ao reconstituir a teologia platônica tardia, a obra evidencia o erro 
estrutural da demonização cristã do daimōn, não como divergência confessional, 
mas como colapso de categorias que dissolve a inteligibilidade da ação divina no 
mundo. 

Por fim, na parte teúrgica, o volume apresenta a teurgia como arte hierática, 
i.e. como ontologia operatória da mediação. Aqui, a ἱερατικὴ τέχνη é definida como 
o conjunto de operações nas quais a causalidade divina se torna imanente à matéria 
consagrada por meio de symbola e sunthēmata. A análise demonstra que imagens, 
nomes, substâncias, ritmos e corpos ritualizados não funcionam como representa-
ções, mas como marcas causais que permitem a fixação do fogo divino em receptá-
culos preparados. A teurgia é, assim, apresentada como ciência da presença e da efi-
cácia, na qual o hierofante não fala do divino, mas se integra à cadeia causal que 
reconfigura o Cosmos pela ação efetiva da divindade através da matéria. 
 
 

  



 

REVISTA THEOURGOS 
O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL 

 
 
 

METODOLOGIA DO DAEMONIUM IV 
 

 
 

Por Fernando Liguori 
Táta Nganga Kamuxinzela 

 
A metodologia adotada neste volume parte de um pressuposto ontológico rigoroso: 
conceitos teológicos e filosóficos só podem ser compreendidos a partir do regime de 
realidade no qual foram originalmente formulados, e não por tradução retrospectiva 
em categorias modernas estranhas ao seu horizonte. Em termos filológicos, isso im-
plica recusar tanto a psicologização quanto a moralização dos operadores conceitu-
ais do platonismo tardio, especialmente do daimōn, cuja função é ontológica antes 
de ser simbólica. A leitura proposta assume, portanto, que termos como δαίμων, 
μεσίτης, ἐνέργεια, μεθέξις e σειρά designam realidades estruturais do Cosmos, e não 
estados interiores da consciência. Tal pressuposto encontra fundamento explícito 
em Jâmblico, quando este afirma que οὐ ψυχῶν πάθη ταῦτα, ἀλλ’ οὐσίαι καὶ φύσεις 
ἰδίαι (essas coisas não são afecções da alma, mas substâncias e naturezas próprias).1 
Metodologicamente, isso exige que a investigação se mantenha no plano da ontolo-
gia hierárquica antiga, evitando a projeção de categorias modernas como subjetivi-
dade, experiência interior ou simbolismo psicológico, que dissolvem o estatuto real 
das mediações e tornam a teurgia ininteligível. 

O método empregado privilegia a filologia estrutural como instrumento pri-
meiro de inteligibilidade, entendida não como erudição lexical, mas como análise da 
função ontológica dos termos no interior de sistemas conceituais coerentes. Isso im-
plica tratar os vocábulos gregos em sua inserção sintática, semântica e hierárquica, 
respeitando as distinções internas que organizam o pensamento platônico tardio. A 
diferença entre ἀρχή (princípio) e αἰτία (causa), por exemplo, não é meramente ter-
minológica, mas decisiva para evitar a redução do Uno a agente eficiente, erro que 
comprometeria toda a estrutura da mediação. Proclo formula essa distinção com 
precisão ao afirmar: τὸ μὲν ἓν οὐκ αἴτιον, ἀλλ’ ἀρχή (o Uno não é causa, mas princí-
pio).2 A metodologia aqui adotada respeita essa hierarquia conceitual, operando 
sempre por gradação ontológica e nunca por equivalência semântica apressada. As-
sim, a daemonologia não é lida como um conjunto de crenças, mas como consequên-
cia lógica da manutenção rigorosa dessas distinções filológicas fundamentais. 

Outro eixo metodológico decisivo consiste na recusa da separação moderna 
entre ontologia, ética e prática, separação estranha ao horizonte do platonismo te-
úrgico. Neste volume, a análise do daimōn pessoal é conduzida de modo a preservar 
a continuidade estrutural entre vida filosófica (bios), ordenação do caráter (ēthos) e 
possibilidade da ação ritual. Tal continuidade é explicitamente afirmada por Jâm-
blico ao sustentar que a ação divina não se manifesta onde a alma permanece 

 
1 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:3. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 13. 
2 Proclus. Theologia Platonica I:12. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THEOLOGY OF 

PLATO. Kshetra Books, 2017, pp. 72-85. 



ontologicamente desordenada: οὐ γὰρ ἡ τῆς ψυχῆς διάθεσις τὴν τῶν θεῶν 
παρουσίαν ἐργάζεται (não é a disposição da alma que produz a presença dos deuses).3 
A metodologia adotada, portanto, não isola a teologia da vida nem a prática do com-
portamento, mas trata cada domínio como expressão de um mesmo regime ontoló-
gico. Isso impede que a teurgia seja lida como técnica autônoma ou que a filosofia 
seja reduzida a discurso abstrato, preservando a inteligibilidade da arte hierática 
como culminação de uma forma de vida. 

Por fim, a metodologia adotada neste volume não é comparativa no sentido 
cultural ou histórico amplo, mas estritamente interna ao horizonte do platonismo 
teúrgico, operando por análise ontológica diferencial entre níveis, funções e opera-
dores no interior de um mesmo sistema metafísico. O procedimento metodológico 
consiste em distinguir rigorosamente princípios, causas, mediações e modos de pre-
sença tal como formulados na tradição platônica tardia, sem recorrer a analogias 
externas, paralelos simbólicos ou extrapolações sincréticas. Em termos técnicos, 
isso implica comparar operadores ontológicos entre si (Uno, noûs, alma, daimōn, 
deuses) segundo sua função causal própria, e não narrativas, imagens religiosas ou 
construções culturais heterogêneas. Tal método encontra fundamento direto na on-
tologia platônica tardia, que admite pluralidade hierárquica de séries causais 
(σειραί) sem redução à identidade nem confusão funcional. Proclo formula esse 
princípio de modo explícito ao afirmar que αἱ τῶν θεῶν σειραὶ διὰ τῶν ὁμοίων καὶ 
συγγενῶν προΐασιν (as séries dos deuses procedem por meio do que lhes é semelhante 
e congênere),4 estabelecendo que a inteligibilidade do real depende da distinção pro-
porcional entre níveis e não de sua assimilação simbólica. A análise conduzida neste 
volume permanece, portanto, inteiramente endógena ao platonismo teúrgico, recu-
sando qualquer comparação externa que diluiria a precisão conceitual da hierar-
quia, e mantendo como critério exclusivo a coerência filológica, teológica e ontoló-
gica do próprio sistema platônico tardio. 

A Parte I deste volume tem por função demonstrar, de modo ontologicamente 
rigoroso, que não existe teurgia sem forma de vida filosófica, pois a mediação dae-
mônica não se manifesta nem se estabiliza em uma alma cuja economia vital perma-
neça submetida à dispersão das paixões e à oscilação reativa do comportamento. 
Essa tese não é moralizante, mas estrutural: no horizonte do platonismo tardio, a 
alma encarnada ocupa uma posição intermediária (metaxý) que a torna simultane-
amente capaz de elevação e vulnerável à regressão, exigindo uma disciplina contí-
nua do ēthos como condição de governabilidade. Platão já havia indicado que a jus-
tiça da alma consiste na ordenação interna de suas partes segundo uma hierarquia 
estável (taxis tēs psychēs), e que sem tal ordenação não há possibilidade de governo 
legítimo da vida. Jâmblico radicaliza essa exigência ao afirmar que a presença divina 
não se impõe a um receptáculo ontologicamente inadequado, pois οὐκ ἔστιν ἄμεσος 
ἡ τῶν ἀνθρώπων πρὸς θεοὺς ἕνωσις (não existe união imediata dos homens com os 
deuses).5 A Parte I, portanto, estabelece que o daimōn pessoal não aparece como 
evento místico ou experiência espontânea, mas governa apenas onde a vida se tor-
nou capaz de permanência, fidelidade e coerência temporal. A preparação filosófica 
não produz o mediador; ela remove os impedimentos ontológicos que tornam im-
possível sua atuação contínua, fixando o comportamento como lugar primeiro de 
verificação da mediação real. 

 
3 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 
4 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:210.22. 
5 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:11. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 50. 



Ao insistir na inseparabilidade entre vida filosófica e mediação daemônica, a 
Parte I visa também refutar de maneira explícita o imediatismo espiritual moderno, 
segundo o qual o acesso ao divino ou ao mediador pessoal dependeria de estados 
interiores, técnicas pontuais ou experiências intensas desvinculadas de uma recon-
figuração durável da existência. Contra esse modelo, o livro retoma a identificação 
antiga entre ēthos e daimōn, condensada no fragmento heraclítico: ἦθος ἀνθρώπῳ 
δαίμων (o caráter é para o homem o daimōn), não como metáfora psicológica, mas 
como afirmação ontológica segundo a qual o mediador se torna legível apenas na 
regularidade do agir e na permanência da forma de vida. Jâmblico fornece o critério 
decisivo ao distinguir entre technē e theourgia, recusando que qualquer disposição 
interna da alma possa, por si, produzir presença divina. A Parte I, assim, demonstra 
que toda tentativa de dissociar o daimōn pessoal da disciplina do caráter resulta ine-
vitavelmente na psicologização do mediador ou na tecnicização do rito. O eixo com-
portamento–caráter–mediação não é acessório, mas o fundamento ontológico sem 
o qual a teurgia se dissolve em simbolismo, e a filosofia se reduz a discurso abstrato. 
Fixar esse eixo é a condição necessária para que as partes seguintes do livro possam 
tratar legitimamente da ontologia do daimōn e de sua corporificação ritual. 

A Parte II tem por função estabelecer, com rigor teológico e filológico, o esta-
tuto ontológico do daimōn pessoal no interior da hierarquia do real, preparando 
conceitualmente o terreno para a sua corporificação ritual sem incorrer em psicolo-
gização ou moralização. Partindo da arquitetura Uno-noûs-alma, demonstra-se que 
a vida singular não pode ser governada nem pelo princípio supremo, por excesso de 
transcendência, nem pela alma individual, por insuficiência ontológica; impõe-se, 
assim, um mediador próprio da escala biográfica. Essa necessidade é formulada ex-
plicitamente por Jâmblico ao afirmar que cada alma é acompanhada por um media-
dor segundo uma ordem recebida: ἑκάστῃ ψυχῇ δαίμων ἴδιος συνέπεται κατὰ τὴν 
ὑπὸ τῶν θεῶν νεμηθεῖσαν τάξιν (cada alma é acompanhada por um daimōn próprio, 
segundo a ordem que lhe é atribuída pelos deuses).6 A Parte II, portanto, fixa o daimōn 
como operador ontológico necessário da individualidade encarnada, distinguindo-o 
cuidadosamente de deuses, anjos e almas, e recusando leituras que o reduzam a voz 
interior, metáfora ética ou produto da imaginação religiosa. O daimōn é apresentado 
como administrador da proporção (summetría) entre causalidade superior e vida 
concreta, garantindo continuidade sem colapso entre universal e particular, inteli-
gível e temporal. Somente com essa determinação ontológica clara a daemonologia 
deixa de ser inventário mitológico e se torna condição de inteligibilidade da teurgia. 

Ao delimitar o lugar ontológico do daimōn pessoal, a Parte II visa igualmente 
preparar, de maneira conceitualmente controlada, a possibilidade de sua estabiliza-
ção ritual sem confusão entre causa divina e produção humana. A teologia platônica 
tardia afirma que a providência (pronoia) não atua de modo indiferenciado, mas por 
cadeias causais (seirai) que distribuem a ação divina segundo graus e funções; os 
daimōnes são precisamente os operadores dessas providências particulares (meri-
kai pronoiai). Proclo formula essa distribuição ao afirmar que os mediadores orde-
nam as causas universais no domínio do particular: οἱ δαίμονες μεταξὺ θεῶν καὶ 
ψυχῶν ἕστηκεν, τὰς θείας αἰτίας εἰς τὰ μερικὰ διακοσμοῦντες (os daimōnes estão 
colocados entre os deuses e as almas, ordenando as causas divinas nas realidades par-
ticulares).7 A Parte II demonstra, assim, que a corporificação ritual do mediador não 
é criação de um espírito nem substituição da ação divina, mas instituição de um 

 
6 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. IX:15. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 350. 
7 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:210.22. 



ponto de presença proporcional, no qual a mediação já existente se torna estável no 
tempo da vida. Ao fixar a distinção entre princípio, causa e mediador, essa parte im-
pede dois desvios simétricos: o imediatismo espiritual, que pretende acesso direto 
ao divino, e a tecnicização ritual, que reduz a mediação a procedimento. A função 
desta parte é, portanto, assegurar que a passagem à prática ritual ocorra sob crité-
rios ontológicos estritos, preservando a hierarquia do real e a assimetria entre hu-
mano e divino, condição sem a qual a corporificação degeneraria em idolatria ou 
fantasia. 

A Parte III demonstra que a teurgia só se inicia propriamente quando o daimōn 
pessoal se encontra corporificado segundo a ordem hierática, ainda que o gesto ri-
tual específico permaneça reservado à iniciação, pois sem a estabilização ontológica 
do mediador a prática não ultrapassa o regime da intenção humana ou do simbo-
lismo representacional. No platonismo teúrgico, a corporificação não significa cria-
ção de uma entidade nem projeção psíquica, mas instituição de um ponto de pre-
sença proporcional (summetría) no qual a mediação já existente se torna estável no 
tempo da vida, permitindo que a ação divina opere sem colapso ontológico. Jâmblico 
formula o princípio decisivo ao distinguir a produção humana da cooperação com 
causas superiores, afirmando que a eficácia não procede da iniciativa do operador, 
mas da ordem das séries causais: θεῶν ἐστὶν ἡ ἐνέργεια, οὐ τῶν ἀνθρώπων (a ação 
é dos deuses, não dos homens).8 A corporificação hierática do mediador deve ser com-
preendida, portanto, como condição de permanência (monē) da mediação no domí-
nio do chronos, sem a qual a relação com o daimōn permanece episódica, intermi-
tente ou vulnerável à regressão do ēthos. Proclo explicita que toda ação divina no 
mundo sensível ocorre por mediações adequadas à escala do efeito, e que a ausência 
dessas mediações dissolve a continuidade causal: οὐδὲν γὰρ τῶν μετὰ τὸ πρῶτον 
ἄνευ μέσων ἐνεργεῖ (nada do que vem depois do primeiro age sem intermediários).9 
A Parte III estabelece, assim, que a corporificação do daimōn pessoal não inaugura a 
teurgia como técnica, mas a torna possível como cooperação real, deslocando o eixo 
da prática do reconhecimento conceitual para a estabilização ontológica da presença 
mediadora. Somente nesse ponto a vida inteira passa a integrar a economia hierá-
tica, pois a mediação deixa de depender de atos pontuais e passa a governar a tota-
lidade do agir; antes disso, não há teurgia no sentido próprio, mas apenas prepara-
ção, interpretação ou expectativa. O núcleo desta parte é, portanto, demonstrar que 
a arte hierática não começa no rito enquanto gesto, mas na instituição estável da me-
diação, condição sem a qual qualquer prática posterior, ainda que formalmente cor-
reta, permanece ontologicamente incompleta. 

Com isso, a estrutura deste livro revela-se não como arranjo expositivo arbi-
trário, mas como consequência necessária de uma ontologia hierárquica rigorosa-
mente assumida: a Parte I demonstrou que não existe mediação daemônica sem 
forma de vida filosófica capaz de sustentar permanência e governo do ēthos; a Parte 
II estabeleceu o estatuto ontológico do daimōn pessoal como mediador necessário 
da individualidade encarnada, distinguindo-o de princípios universais e de causali-
dades sublunares, e preparando conceitualmente sua estabilização ritual; a Parte III, 
por sua vez, mostrará que a teurgia só começa propriamente quando essa mediação 
é corporificada segundo a ordem hierática, ainda que o gesto ritual permaneça re-
servado à iniciação. Essa progressão não responde a uma pedagogia gradualista, 

 
8 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 
9 Proclus. Theologia Platonica I:5. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THEOLOGY OF 

PLATO. Kshetra Books, 2017, pp. 38-40. 



mas à impossibilidade ontológica de saltos imediatos entre níveis do ser. É precisa-
mente nesse ponto que se impõe a necessidade de uma distinção conceitual decisiva, 
sem a qual todo o percurso anterior se tornaria vulnerável a anacronismos moder-
nos: a distinção entre daemonologia, enquanto ciência ontológica das mediações in-
termediárias necessárias ao governo do Cosmos e da vida singular, e demonologia, 
enquanto construção teológica moralizada que reduz o daimōn a categoria ética do 
mal ou a criatura adversaria. A tradição platônica tardia não conhece essa redução; 
ao contrário, afirma explicitamente que os daimones são operadores necessários da 
providência particular e que sua exclusão colapsa a inteligibilidade da ordem do 
real. Proclo formula esse princípio de modo inequívoco ao afirmar que ἄνευ τῶν 
μέσων ἀνυπόστατος ἡ τοῦ παντὸς τάξις (sem os intermediários, a ordem do todo ca-
rece de sustentação).10 A seção seguinte, portanto, não inaugura um tema novo, mas 
enfrenta diretamente a ruptura histórica e conceitual que transformou uma catego-
ria ontológica em problema moral, dissolvendo o metaxý e tornando a teurgia in-
compreensível. Somente a partir dessa distinção será possível compreender por que 
a demonologia cristã não constitui desenvolvimento da daemonologia platônica, 
mas sua negação estrutural, e porque a recuperação rigorosa do daimōn como me-
diador ontológico é condição indispensável para qualquer arte hierática coerente. 
 
 
 
 
  

 
10 Ibidem. 



O presente texto trata-se da Seção 2 da Introdução 
do quarto volume da série DAEMONIUM, dedicado ex-
clusivamente a arte hierática da teurgia. Em breve 
disponível para compra. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
www.theourgos.com.br 

www.goeteia.com.br 

http://www.theourgos.com/
http://www.goeteia.com.br/

