
 
 

 
  



 
 
 

DAEMONIUM VOL. 4 
A ARTE HIERÁTICA 

 
 

DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA constitui a culminação teórico-operatória do projeto 
DAEMONIUM, apresentando uma arquitetura rigorosamente tripartida que articula fi-
losofia, teologia e teurgia sob o critério da mediação ontológica. O volume assume 
como eixo a recuperação do daimōn pessoal enquanto operador real da vida singular 
e do Cosmos, recusando tanto a redução psicologizante moderna quanto a morali-
zação patrística. Com aparato filológico e argumentação de alto rigor, o livro recons-
trói a inteligibilidade da ação espiritual a partir de uma ontologia das mediações, 
restituindo à tradição platônica tardia sua coerência interna e sua potência explica-
tiva. 

Na parte filosófica, o livro estabelece os fundamentos conceituais do daimōn 
pessoal como princípio mediador entre universal e particular, inteligível e sensível, 
causalidade superior e biografia concreta. A análise percorre Platão, Plutarco, Apu-
leio, Jâmblico e Proclo, demonstrando que o daimōn não é metáfora ética nem cate-
goria psicológica, mas solução ontológica necessária ao problema da proporção cau-
sal. Essa seção elabora, com densidade filológica e precisão conceitual, a distinção 
entre alma, noûs e instância daemônica, mostrando como a vida ética, o destino e o 
caráter (ēthos) dependem de uma mediação real que governa a tradução das causas 
universais em existência singular. 

Na parte teológica, o DAEMONIUM Vol. 4 desenvolve uma doutrina hierárquica 
do Cosmos fundada na distinção rigorosa entre deuses, daimones e almas, articulada 
à noção de providência e às séries causais. O livro demonstra que a transcendência 
divina só se preserva mediante mediações proporcionais, e que a eliminação dessas 
instâncias, seja por monoteísmo simplificador, seja por dualismo, produz incoerên-
cia ontológica. Ao reconstituir a teologia platônica tardia, a obra evidencia o erro 
estrutural da demonização cristã do daimōn, não como divergência confessional, 
mas como colapso de categorias que dissolve a inteligibilidade da ação divina no 
mundo. 

Por fim, na parte teúrgica, o volume apresenta a teurgia como arte hierática, 
i.e. como ontologia operatória da mediação. Aqui, a ἱερατικὴ τέχνη é definida como 
o conjunto de operações nas quais a causalidade divina se torna imanente à matéria 
consagrada por meio de symbola e sunthēmata. A análise demonstra que imagens, 
nomes, substâncias, ritmos e corpos ritualizados não funcionam como representa-
ções, mas como marcas causais que permitem a fixação do fogo divino em receptá-
culos preparados. A teurgia é, assim, apresentada como ciência da presença e da efi-
cácia, na qual o hierofante não fala do divino, mas se integra à cadeia causal que 
reconfigura o Cosmos pela ação efetiva da divindade através da matéria. 
 
 

  



 

REVISTA THEOURGOS 
O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL 

 
 
 

A HISTÓRIA DESTE LIVRO 
 
 

Por Fernando Liguori 
Táta Nganga Kamuxinzela 

 
A história deste livro tem início em 2019, no contexto da preparação das lições que 
comporiam o Curso de Filosofia Oculta, núcleo formativo do primeiro volume do DA-

EMONIUM. Desde o princípio, o projeto foi concebido como uma investigação rigorosa 
da universalidade da fórmula mágica do espírito tutelar, entendida não como metá-
fora psicológica ou construção simbólica tardia, mas como operador ontológico re-
corrente nas tecnologias rituais de múltiplas culturas da magia. O primeiro tomo, 
DAEMONIUM: CURSO DE FILOSOFIA OCULTA, buscou demonstrar, por via comparativa e fi-
lológica, que a figura do espírito tutelar, aquele que media a relação entre o humano 
e a ordem invisível, reaparece sob formas estruturalmente homólogas em tradições 
historicamente descontínuas: no xamanismo, como o animal de poder que acompa-
nha e orienta o xamã; na goēteia dos PAPIROS MÁGICOS GREGOS, como o πάρεδρος (pa-
redros), espírito adjunto convocado para assistência contínua;1 na magia salomô-
nica, como o demônio pessoal, exemplificado por Ornias, cuja função excede a mera 
coerção ritual e assume caráter de mediação biográfica;2 na teurgia, como o daimōn 

 
1 O substantivo grego πάρεδρος (paredros), literalmente o que está sentado ao lado (παρά + ἕδρα), portanto um 
assistente adjunto, designa, no léxico técnico dos PAPIROS MÁGICOS GREGOS, uma modalidade de potência interme-
diária cuja função excede o efeito pontual de um feitiço e se fixa como agência contínua junto ao operador, arti-
culando mediação, serviço e disponibilidade permanente. A formulação programática mais direta encontra-se 
no grande dossiê do PGM IV, onde o operador promete corporificar para si um assistente: παρέδρον ποιήσω 
σεαυτῷ, ἵνα σοι ὑπηρετῇ ἐν πᾶσιν (farei para ti um paredros, para que te sirva em todas as coisas, PGM IV:1227-
1228). A sintaxe é tecnicamente determinante: o infinitivo ποιήσω (farei, fabricarei) implica produção ritual 
(não mera súplica), e o verbo ὑπηρετεῖν (servir, assistir) com o adjunto ἐν πᾶσιν (em tudo) fixa o paredros como 
operador de continuidade, equivalendo a um companheiro do trabalho mágico, e não a um espírito invocado ad 
hoc. Filologicamente, a própria escolha do termo paredros recorta um regime de presença: trata-se de um ad-
junto que se torna parte da economia cotidiana do operador, o que aproxima sua função da ideia de mediador 
pessoal em tradições posteriores; por isso, na documentação dos papiros, o paredros aparece correlacionado à 
lógica de subordinação estável (assistência, guarda, serviço), e não apenas à lógica de constrangimento momen-
tâneo. A ênfase na totalidade (em todas as coisas) deve ser lida como marca formal de um operador biográfico: 
um mediador cuja eficácia se mede pela permanência e pela integração ao circuito ritual do sujeito, de tal modo 
que o paredros funciona como eixo prático de uma demonologia operativa que não separa rito e vida, mas torna 
a vida do feiticeiro um regime contínuo de tráfego com potências intermediárias. Ver Hans Dieter Betz (Ed.). THE 

GREEK MAGICAL PAPYRI IN TRANSLATION. University of Chicago Press, 1986. 
2 Na literatura salomônica antiga, particularmente no TESTAMENTO DE SALOMÃO, Ornias (Ὀρνίας) ocupa posição 
paradigmática enquanto espírito adjunto pessoal do rei, funcionando estruturalmente como um πάρεδρος (pa-
redros), i.e. um sentado ao lado, assistente contínuo e mediador operativo entre o operador humano e a ordem 
invisível. O próprio texto estabelece explicitamente essa relação de proximidade funcional quando Salomão de-
clara: ἔσχον τὸν Ὀρνίαν πάρεδρον (tive Ornias como paredros, Test. Sol. 9). Ornias não é apresentado meramente 
como um demônio coagido, mas como um espírito cuja submissão inaugura uma economia de mediação perma-
nente: ele introduz Salomão ao conhecimento dos demais daimones, revela suas funções cósmicas e ensina os 
modos de constrangê-los segundo suas afinidades astrais. Essa função cognitiva e biográfica distingue Ornias 
dos demais espíritos da narrativa, pois ele atua como primeiro elo estável da cadeia demonológica, desempe-
nhando o papel de intérprete e guia no trato com o invisível. O léxico do TESTAMENTO confirma essa função me-
diadora ao empregar verbos de ensino e revelação associados a Ornias, como em ἐγὼ δέ σοι δηλώσω πάντας 
(eu te revelarei a todos, Test. Sol. 26), o que o aproxima formalmente da figura do paredros dos PAPIROS MÁGICOS 

GREGOS, convocado não para um único efeito ritual, mas para assistência contínua (συνεχῶς ὑπηρετεῖν). Do ponto 
de vista filológico e estrutural, Ornias encarna assim o modelo salomônico do espírito tutelar: um daimōn 



pessoal, princípio intermediário que rege a proporção entre a alma individual e as 
séries divinas; na literatura mítica e iniciática europeia, como o diabolus familiaris 
de Fausto, Mefistófeles, ou o próprio Diabo na relação com São Cipriano, figuras que 
encarnam a exteriorização dramática do destino espiritual individual; e, por fim, na 
tradição cristã esotérica e mágico-renascentista, como o Sangrado Anjo Guardião do 
sistema de Abramelin, cuja recepção na magia moderna, notadamente em Aleister 
Crowley (1875-1947), consolidou essa fórmula como eixo operativo do Ocultismo 
do final do Séc. XIX. O objetivo não foi alinhar essas figuras por analogia superficial, 
mas demonstrar que todas operam segundo uma mesma necessidade ontológica: a 
existência de uma instância intermediária singular que traduza a ordem supra-hu-
mana na economia concreta da vida individual, preservando simultaneamente 
transcendência e eficácia ritual.3 

O segundo volume, planejado para publicação imediata em 2020, deveria apro-
fundar essa investigação deslocando o foco comparativo para uma análise exclusiva 
da teurgia, tratando o daimōn pessoal não mais como um elemento entre outros, mas 
como problema central de metafísica ritual. A intenção original era examinar, com 
base estritamente textual e filológica, o lugar do daimōn na arquitetura do plato-
nismo teúrgico, demonstrando que ele não constitui um acréscimo tardio ou um re-
síduo mítico tolerado pela filosofia, mas um princípio necessário à própria coerência 
do sistema. Nesse contexto, o daimōn seria analisado como mediador formal entre o 
Uno transcendente e a vida singular, responsável por assegurar a proporção (sum-
metría) entre a causalidade divina e o destino individual, algo que nem o princípio 
supremo, por excesso de transcendência, nem a alma humana, por insuficiência on-
tológica, podem realizar isoladamente. A investigação pretendia apoiar-se priorita-
riamente nos testemunhos de Platão (428-348 a.E.C.), Jâmblico (245-325 d.E.C.) e 
Proclo (412-485), bem como nos ORÁCULOS CALDEUS, tratando o daimōn como instân-
cia reguladora da participação (methexis) e como eixo da eficácia ritual da telestikē. 
A interrupção desse plano, motivada por desdobramentos teóricos e materiais que 
excederam o escopo inicialmente previsto, acabou por transformar o que seria um 
segundo tomo em um projeto de longo curso, do qual DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA 
emerge como culminação conceitual: não mais uma exposição introdutória, mas 
uma reconstrução sistemática da função hierática do daimōn enquanto operador on-
tológico, ético e ritual da vida filosófica.4 

Os motivos pelos quais o DAEMONIUM desviou deliberadamente do percurso ini-
cialmente projetado a partir do segundo volume não constituem um acidente edito-
rial nem uma hesitação metodológica, mas o efeito necessário de uma inflexão onto-
lógica progressiva, cuja gênese foi explicitada na Introdução do terceiro volume, 

 
sublunar, vinculado ao destino e à autoridade do operador, cuja função excede a coerção pontual e assume ca-
ráter de mediação biográfica e governança do invisível, antecipando tanto o daimōn pessoal do platonismo tar-
dio quanto as formulações posteriores do diabolus familiaris da magia fáustica-cipriânica europeia. Para uma 
relação entre paredros e Ornias, ver Stephen Skynner. Tecniques of Salomonic Magic. Golden Hoard Press, 2017, 
pp. 253-254. Para análises filológicas do texto grego, ver Gal Sofer. SOLOMONIC MAGIC: METHODOLOGY, TEXTS, AND 

HISTORIES. Brill, 2025. 
3 PAPIROS MÁGICOS GREGOS: παρέδρον ποιήσω σεαυτῷ, ἵνα σοι ὑπηρετῇ ἐν πᾶσιν (farei para ti um paredros, para 
que te sirva em todas as coisas, IV:1227–1229). Hans Dieter Betz (Ed.). THE GREEK MAGICAL PAPYRI IN TRANSLATION. 
University of Chicago Press, 1986, pp. 54. Jâmblico: ἕκαστον τῶν ἀνθρώπων ἴδιον δαίμονα ἔχειν (cada um dos 
homens possui um daimōn próprio, IX:15). ON THE MYSTERIES. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, 
pp. 350. 
4 Platão: τὸν δὲ δαίμονα ὃς ἡμῖν ἐδόθη σύνοικον (o daimōn que nos foi dado como coabitante). Timeu. DIÁLOGOS. 
Vol. V. Edipro, 2014, pp. 260 (90a). Jâmblico: διὰ τοῦ οἰκείου δαίμονος ἡ πρὸς τὸ θεῖον ἀναγωγή (por meio do 
daimōn próprio ocorre a recondução ao divino, V:25). ON THE MYSTERIES. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). 
SBL, 2003, pp. 273. 



DAEMONIUM: A QUIMBANDA & A NOVA SÍNTESE DA MAGIA (2024). A partir desse ponto, tor-
nou-se evidente que a investigação já estabelecida da mediação daemônica como 
operador ontológico universal não poderia permanecer confinada a uma abordagem 
exclusivamente mediterrânea ou filológico-platônica, sob pena de reduzi-la a um 
exercício abstrato desancorado de suas condições históricas de sobrevivência ritual. 
Os volumes subsequentes, GANGA: A QUIMBANDA NO RENASCER DA MAGIA (2023) e 
WANGA: O SEGREDO DO DIABO (2024), não operaram como derivações temáticas ou 
apêndices explicativos, mas como campos de prova empíricos e teológicos nos quais 
se tornou possível demonstrar que as tecnologias fundamentais da teurgia (catá-
base, mediação daemônica, corporificação do sagrado, pacto, sacrifício e governo do 
invisível) haviam sido preservadas, metabolizadas e reorganizadas no espaço afro-
diaspórico brasileiro. Esse deslocamento culminou, de modo necessário, na elabo-
ração dos dois tomos da Doxografia Goética (Vols. 1 e 2, 2025), que funcionam como 
reconstrução historiográfica e sistemática da goēteia enquanto substrato técnico e 
ontológico comum tanto à teurgia platônica quanto à Quimbanda, dissolvendo defi-
nitivamente a oposição moderna entre alta e baixa magia. O presente volume, DAE-

MONIUM: A ARTE HIERÁTICA, não inaugura, portanto, um novo projeto, mas retorna ao 
ponto de partida original, a arte hierática enquanto ciência da mediação, agora do-
tado de densidade comparativa suficiente para ser encerrado como sistema, inte-
grando filosofia, teologia e prática ritual em uma arquitetura coerente do daimōn 
como operador ontológico da vida espiritual. 

A exigência de concluir o projeto DAEMONIUM segundo sua concepção originária 
impôs-se de modo estrutural durante a redação do segundo volume da Doxografia 
Goética, KALUNGA: TEURGIA & CABALÁ CRIOULA, na medida em que essa obra revelou, 
com clareza filológica e coerência ontológica, que a investigação do daimōn pessoal 
e da arte hierática não poderia permanecer fragmentada em abordagens culturais 
isoladas sem comprometer sua inteligibilidade teórica. Ao confrontar diretamente 
os dispositivos técnicos do corpus hermético greco-latino de matriz alexandrina, em 
particular a doutrina da animação ritual (τελεστική) e da recepção divina por meio 
de receptáculos (ὑποδοχαί), conforme expressa no ASCLÉPIO (deos facimus, Ascl. 23), 
com a estrutura teúrgica do platonismo tardio, tornou-se evidente que o núcleo da 
eficácia ritual reside em uma lógica de mediação ontológica invariável. Jâmblico 
afirma explicitamente: οὐ γὰρ διὰ τῆς διανοίας ἡ τῶν θεῶν παρουσία γίνεται, ἀλλὰ 
διὰ τῶν ἔργων τῶν ἀρρήτων (pois a presença dos deuses não se produz por meio do 
pensamento discursivo, mas por meio das obras inefáveis),5 deslocando a causalidade 
da operação do plano noético para o plano hierático. Proclo reforça esse mesmo 
princípio ao declarar que τὰ σύμβολα τῶν θεῶν αὐτὴν ἔχει τὴν ἐνέργειαν (os símbo-
los dos deuses possuem a própria atividade [divina]),6 estabelecendo filologicamente 
que a eficácia ritual não é representacional, mas causal. Tornou-se então evidente 
que a arte hierática (ἱερατικὴ τέχνη) não pode ser tratada como apêndice compara-
tivo, nem como consequência cultural contingente, mas como núcleo teórico-opera-
tivo do platonismo teúrgico, exigindo uma formulação sistemática autônoma. É 
nesse ponto que se impôs a necessidade de DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA: não como 
continuação temática, mas como retorno conclusivo ao problema central da media-
ção, no qual os volumes anteriores se revelam retrospectivamente como etapas pre-
paratórias de uma demonstração ontológica única, agora explicitada sem recurso a 
analogias externas ou sínteses trans-tradicionais. 

 
5 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 
6 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:210.17. 



Na Introdução do terceiro volume do DAEMONIUM, fiz a seguinte declaração: 
 

Desde o primeiro volume, o DAEMONIUM nasceu para celebrar, hora representar simbo-
licamente, a interface de conexão com o mundo dos espíritos, todos os espíritos, mortos, 
encantados ctônicos e telúricos, assim como deidades urânicas. As edições são constru-
ídas para agir magicamente como um talismã na alma de quem as lê, agregando nela as 
virtudes da penetração no mundo dos espíritos e o desenvolvimento da comunicação 
com eles. Em outras palavras, o DAEMONIUM trata-se de uma medicina para que a alma 
veja e se comunique com o mundo encantado dos espíritos. O pivô motivacional para 
escrever esse terceiro volume, portanto, permanece o mesmo: a necessidade do encan-
tamento, i.e. a visão encantada ou daemônica do Cosmos como premissa fundamental 
para realização da magia.7 

 
Essa declaração, longe de constituir uma metáfora literária ou um enunciado pro-
gramático de caráter subjetivo, enuncia com precisão técnica o eixo ontológico que 
estrutura retrospectivamente todo o projeto DAEMONIUM e que encontra em DAEMO-

NIUM: A ARTE HIERÁTICA sua formulação final e sistemática. A noção de encantamento 
aqui mobilizada corresponde filologicamente à condição daemônica do ser, i.e. à 
reinstauração do μεταξύ (metaxý) como regime operativo da realidade, no qual a 
alma não se encontra isolada no plano humano nem dissolvida na transcendência, 
mas permanentemente atravessada por potências intermediárias. Platão formula 
esse princípio de modo explícito ao afirmar que πᾶν τὸ δαιμόνιον μεταξὺ θεοῦ τε 
καὶ θνητοῦ ἐστίν (tudo o que é daemônico está entre o deus e o mortal),8 definindo o 
daimōn não como crença, mas como condição estrutural da comunicação entre or-
dens do ser. Jâmblico, ao deslocar essa estrutura para o plano ritual, afirma que ἡ 
τῶν θεῶν παρουσία οὐ διὰ νοήσεως, ἀλλὰ διὰ τῶν ἱερῶν ἐνεργειῶν συνίσταται (a 
presença dos deuses não se constitui por meio do pensamento, mas por meio das obras 
inefáveis),9 fornecendo o fundamento teórico daquilo que, na citação acima, é des-
crito como medicina da alma: não uma pedagogia simbólica, mas uma tecnologia on-
tológica de reconfiguração da percepção e da participação no Cosmos. Proclo, por 
sua vez, explicita que essa eficácia não é representacional, mas causal, ao declarar 
que τὰ σύμβολα οὐ μιμεῖται τὰ θεῖα, ἀλλὰ παρεῖσιν αὐτὰς τὰς θείας ἐνεργείας (os 
símbolos não imitam as realidades divinas, mas fazem presentes as próprias energias 
divinas),10 o que esclarece em termos estritamente filológicos porque o DAEMONIUM 
pôde ser concebido como objeto talismânico e não como texto meramente discur-
sivo. DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA constitui, assim, a culminação necessária dessa 
intuição inaugural, pois abandona definitivamente qualquer tratamento indireto ou 
alusivo do encantamento e o reconduz ao seu fundamento técnico: a arte hierática 
(ἱερατικὴ τέχνη) enquanto ciência da mediação, na qual a visão encantada do Cos-
mos deixa de ser pressuposto subjetivo para tornar-se efeito objetivo de uma cor-
reta disposição ritual, simbólica e ontológica da alma. O que nos volumes anteriores 
se apresentava como exercício preparatório, a sensibilização da alma ao mundo dos 
espíritos, é aqui formalizado como sistema, no qual o daimōn, a operação ritual e a 
estrutura hierárquica do real convergem numa doutrina coerente da presença, en-
cerrando o DAEMONIUM não como síntese retórica, mas como arquitetura completa 
da arte de tornar visível e operante o mundo invisível. 

 
7 Fernando Liguori. DAEMONIUM: A QUIMBANDA & A NOVA SÍNTESE DA MAGIA. Clube de Autores, 2025, pp. 25. 
8 Platão. O Banquete. Em DIÁLOGOS. Vol. V. Edipro, 2014, pp. 77-78. 
9 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 
10 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, I:210.18. 



Se os volumes anteriores podiam agir talismanicamente por analogia simbó-
lica e disposição anímica, este volume abandona definitivamente o regime da suges-
tão e da evocação indireta para operar no plano da explicitação ontológica da medi-
ação, onde o hierático deixa de ser efeito e se torna ciência. 

Com isso, essa seção introdutória atinge seu ponto de fechamento necessário: 
demonstrar que a arte hierática não emerge como técnica ritual autônoma, nem 
como suplemento devocional, mas como culminação ontológica de uma vida orde-
nada segundo mediação real. O percurso histórico, filológico e teológico aqui traçado 
permite agora compreender que o daimōn pessoal não aparece a uma alma desor-
denada, nem se deixa capturar por métodos, imagens ou cálculos isolados, pois sua 
função é reger a totalidade da existência a partir de uma posição ontológica estável. 
É precisamente essa exigência que determina a estrutura do presente volume. A 
Parte I mostrará que não existe teurgia sem forma de vida filosófica, pois sem 
askēsis, katharsis e governo do ēthos não há receptáculo proporcional para a media-
ção daemônica. A Parte II estabelecerá, com rigor teológico, o estatuto ontológico do 
daimōn pessoal no interior da hierarquia do Cosmos, distinguindo-o cuidadosa-
mente de deuses, anjos e almas, e preparando conceitualmente o terreno para sua 
estabilização ritual. A Parte III, por fim, demonstrará que a teurgia só começa verda-
deiramente quando o daimōn pessoal se encontra corporificado segundo a ordem 
hierática, ainda que o ato ritual propriamente dito permaneça reservado ao domínio 
da iniciação. Essa arquitetura não responde a uma preferência expositiva, mas a uma 
necessidade ontológica interna: sem essa progressão, toda tentativa moderna de 
compreender a teurgia recai inevitavelmente em anacronismos, seja pela psicologi-
zação do mediador, seja pela tecnicização do rito, seja pela ilusão de acesso imediato 
ao divino. A seção seguinte, portanto, não inaugura um novo tema, mas explicita 
conscientemente a estrutura que já se impôs como condição de inteligibilidade de 
tudo o que foi dito. 

O objeto central deste livro é o daimōn pessoal, não enquanto figura mítica, 
símbolo psicológico ou categoria moral, mas como operador ontológico real da me-
diação entre a vida singular e a ordem inteligível. Tudo o que foi exposto até aqui, a 
impossibilidade da união imediata, a necessidade das mediações, a crítica ao imedi-
atismo espiritual, a recusa do moralismo e da psicologização, converge para essa 
determinação fundamental. No horizonte do platonismo teúrgico, o daimōn não é 
uma hipótese explicativa acessória, mas a solução ontológica necessária para o pro-
blema da proporção entre causas universais e existência individual. Platão já o de-
fine como instância intermediária constitutiva ao afirmar na REPÚBLICA (202d) que 
tudo o que é daemônico está entre o deus e o mortal, 11 e Jâmblico em DE MYSTERIIS 
explicita sua função ao sustentar que cada alma é conduzida por mediações superi-
ores segundo uma ordem recebida: οὐ γὰρ ἡ ψυχὴ καθ’ αὑτὴν ἐπὶ τοὺς θεοὺς 
ἀνάγεται, ἀλλ’ ὑπὸ τῶν αὐτῇ κρειττόνων ἄγεται (pois a alma não se eleva aos deuses 
por si mesma, mas é guiada por aqueles que lhe são superiores).12 O daimōn pessoal 
é, assim, o princípio que governa a tradução da causalidade superior no tempo da 
vida, regulando o ēthos, orientando o destino e tornando possível a estabilização ri-
tual da mediação. Por essa razão, este livro não trata do sacrifício, do sacerdócio, da 
hierarquia ou da arte hierática como temas independentes, mas como derivações 
necessárias de uma ontologia do daimōn: onde ele é negado, tudo se dissolve; onde 
ele é reconhecido, a teurgia se torna inteligível. A estrutura do volume que se segue 

 
11 Platão. O Banquete. Em DIÁLOGOS. Vol. V. Edipro, 2014, pp. 77-78. 
12 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. IV:5-7. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 213. 



explicitará progressivamente essa centralidade, mostrando como a vida filosófica, a 
teologia das mediações e a prática hierática se articulam a partir do daimōn pessoal 
como eixo ontológico da obra. 

O próprio título deste livro, DAEMONIUM, não é ornamental nem metafórico, mas 
designa diretamente o estado ontológico de mediação que constitui seu objeto cen-
tral. O termo latino daemonium, herdado da recepção médio-platônica do grego 
δαιμόνιον, não indica um ente isolado, mas a condição de ser sob governo daemônico, 
i.e. o regime no qual a vida humana se encontra efetivamente atravessada, orientada 
e regulada por seu mediador próprio. Em Platão, o daimónion socrático não é uma 
voz psicológica, mas um sinal objetivo de orientação ontológica; em Apuleio, o dae-
mon é definido como custos et assiduus vitae humanae observator, o guardião e ob-
servador constante da vida humana.13 Daemonium, portanto, nomeia o campo ope-
rativo no qual o daimōn pessoal exerce sua função: não apenas a criatura espiritual, 
mas a interface viva entre causalidade superior e existência singular. Batizar este 
livro com esse nome equivale a afirmar, desde o título, que a teurgia não se compre-
ende como técnica externa, mas como vida colocada em daemonium, i.e. como exis-
tência governada segundo mediação real. Tudo o que se segue, vida filosófica, sacri-
fício, sacerdócio, hierarquia e arte hierática, deve ser lido como desenvolvimento 
interno dessa condição fundamental. 

A recorrência deliberada de certos enunciados fundamentais ao longo deste 
livro, especialmente aqueles relativos à impossibilidade da união imediata, à neces-
sidade ontológica das mediações e ao estatuto do daimōn como operador interme-
diário, não constitui redundância retórica nem descuido expositivo, mas obedece a 
uma exigência própria da ontologia hierárquica aqui assumida. No platonismo teúr-
gico, os princípios não se apresentam uma única vez para depois serem aplicados, 
mas retornam reiteradamente em níveis distintos da exposição, conforme a progres-
são do discurso se desloca do plano histórico ao ontológico, do ontológico ao ético, 
e do ético ao ritual. Proclo observa que o inteligível não se apreende por acumulação 
linear de proposições, mas por retornos sucessivos ao mesmo eixo, cada vez sob 
nova determinação causal, segundo o movimento de ἐπιστροφή14 que caracteriza 
toda inteligibilidade verdadeira. Assim, a repetição aqui não visa reforço didático, 

 
13 Luiz Karol. DE DEO SOCRATIS : A DEMONOLOGIA NO IMPÉRIO GREGO-ROMANO. Desalinho, 2018, s/p. 
14 O termo grego ἐπιστροφή (epistrophḗ), literalmente retorno ou reversão, constitui um conceito estrutural da 
ontologia platônica tardia e não designa um simples movimento psicológico ou metodológico, mas um momento 
necessário da dinâmica ontológica do real. Em continuidade com a tríade clássica μονή – πρόοδος – ἐπιστροφή 
(permanência – processão – retorno), a ἐπιστροφή descreve o movimento pelo qual aquilo que procede das 
causas superiores retorna a elas segundo medida e afinidade, sem dissolver a distinção ontológica entre princí-
pio e efeito. Proclo formula essa estrutura de modo sistemático ao afirmar: πᾶσα γὰρ πρόοδος ἐπὶ τὴν αἰτίαν 
ἐπιστρέφει (pois toda processão retorna à sua causa, Elem.  Theo., prop. 35). Esse retorno não é regressão tem-
poral nem absorção indistinta, mas reordenação causal que permite ao múltiplo tornar-se inteligível sem perder 
sua posição no ser. No plano do conhecimento, Proclo afirma explicitamente que o inteligível não se apreende 
por acumulação discursiva, mas por retornos reiterados ao mesmo eixo causal: οὐ διὰ προσθήκης λόγων, ἀλλὰ 
διὰ τῆς ἐπιστροφῆς ἐπὶ τὰ αὐτά (não por adição de discursos, mas pelo retorno às mesmas coisas, In Parmenidem. 
Assim, a ἐπιστροφή funda tanto a inteligibilidade ontológica quanto o método expositivo do platonismo teúr-
gico: os princípios reaparecem não por redundância, mas porque operam transversalmente em múltiplos níveis 
do real, ontológico, ético e ritual. No contexto da arte hierática, a ἐπιστροφή assume ainda um valor teológico 
decisivo, pois descreve o modo pelo qual a alma, sem se mover por si mesma, é reconduzida à ordem divina por 
mediações superiores, preservando a transcendência do princípio e a eficácia da prática. A repetição conceitual, 
portanto, não é falha retórica, mas expressão textual da própria estrutura do ser segundo o platonismo tardio. 
Ver Proclus. Theologia Platonica. Livros I e II. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THE-

OLOGY OF PLATO. Kshetra Books, 2017. Ver também Stephen Gersh. Proclus: Elements of Theology. Em THE CAM-

BRIDGE EDITION OF THE WORKS OF PROCLUS. Harold Tarrant (Ed.). Cambridge University Press, 2025, pp. 111-116, 
Prop. 35. Proclus. COMMENTARY ON PLATO'S PARMENIDES. Glenn R. Morrow e John M. Dillon (Eds.). Princeton Univer-
sity Press, 1992. 



mas estabilização ontológica: os mesmos princípios reaparecem porque operam em 
todos os níveis do real tratados neste livro. Eliminar essas recorrências implicaria 
sugerir, falsamente, que mediação, hierarquia e daimōn pertencem a um domínio 
isolado, quando são, na verdade, condições transversais da vida filosófica, da teolo-
gia e da prática hierática. A repetição, portanto, não é excesso, mas método, e sua 
função é garantir que o leitor não avance para o que segue sem que o eixo ontológico 
tenha sido plenamente assimilado. 
 
 
 
 
 
  



O presente texto trata-se da Seção 1 da Introdução 
do quarto volume da série DAEMONIUM, dedicado ex-
clusivamente a arte hierática da teurgia. Em breve 
disponível para compra. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
www.theourgos.com.br 

www.goeteia.com.br 

http://www.theourgos.com/
http://www.goeteia.com.br/

