


DAEMONIUM VOL. 4

A ARTE HIERATICA

DAEMONIUM: A ARTE HIERATICA constitui a culminacdo tedrico-operatéria do projeto
DAEMONIUM, apresentando uma arquitetura rigorosamente tripartida que articula fi-
losofia, teologia e teurgia sob o critério da mediacao ontologica. O volume assume
como eixo arecuperacgao do daimon pessoal enquanto operador real da vida singular
e do Cosmos, recusando tanto a redugdo psicologizante moderna quanto a morali-
zagdo patristica. Com aparato filologico e argumentagdo de alto rigor, o livro recons-
tréi a inteligibilidade da a¢do espiritual a partir de uma ontologia das mediagdes,
restituindo a tradicdo platonica tardia sua coeréncia interna e sua poténcia explica-
tiva.

Na parte filosoéfica, o livro estabelece os fundamentos conceituais do daimon
pessoal como principio mediador entre universal e particular, inteligivel e sensivel,
causalidade superior e biografia concreta. A analise percorre Platdo, Plutarco, Apu-
leio, Jamblico e Proclo, demonstrando que o daimon nao é metafora ética nem cate-
goria psicoldgica, mas solugao ontoldgica necessaria ao problema da proporgao cau-
sal. Essa secdo elabora, com densidade filologica e precisdo conceitual, a distingao
entre alma, noiis e instincia daemoénica, mostrando como a vida ética, o destino e o
carater (éthos) dependem de uma mediacgdo real que governa a tradugdo das causas
universais em existéncia singular.

Na parte teoldgica, o DAEMONIUM Vol. 4 desenvolve uma doutrina hierarquica
do Cosmos fundada na distingdo rigorosa entre deuses, daimones e almas, articulada
a nocdo de providéncia e as séries causais. O livro demonstra que a transcendéncia
divina sé se preserva mediante mediacdes proporcionais, e que a eliminacao dessas
instancias, seja por monoteismo simplificador, seja por dualismo, produz incoerén-
cia ontolégica. Ao reconstituir a teologia platonica tardia, a obra evidencia o erro
estrutural da demonizacgao cristd do daimon, ndo como divergéncia confessional,
mas como colapso de categorias que dissolve a inteligibilidade da a¢do divina no
mundo.

Por fim, na parte teurgica, o volume apresenta a teurgia como arte hierdtica,
i.e. como ontologia operatéria da mediagdo. Aqui, a iepatikn téxvn é definida como
o conjunto de operagdes nas quais a causalidade divina se torna imanente a matéria
consagrada por meio de symbola e sunthémata. A analise demonstra que imagens,
nomes, substancias, ritmos e corpos ritualizados ndo funcionam como representa-
¢Oes, mas como marcas causais que permitem a fixacao do fogo divino em recepta-
culos preparados. A teurgia é, assim, apresentada como ciéncia da presenca e da efi-
cacia, na qual o hierofante ndo fala do divino, mas se integra a cadeia causal que
reconfigura o Cosmos pela acdo efetiva da divindade através da matéria.



REVISTA THEOURGOS

O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL

_‘___ié;ﬁm-«d A HISTORIA DESTE LIVRO

Por Fernando Liguori
Tdta Nganga Kamuxinzela

A histéria deste livro tem inicio em 2019, no contexto da preparacdo das licdes que
comporiam o Curso de Filosofia Oculta, nucleo formativo do primeiro volume do DA-
EMONIUM. Desde o principio, o projeto foi concebido como uma investigagao rigorosa
da universalidade da férmula magica do espirito tutelar, entendida ndo como meta-
fora psicolégica ou construcao simboélica tardia, mas como operador ontolégico re-
corrente nas tecnologias rituais de maultiplas culturas da magia. O primeiro tomo,
DAEMONIUM: CURSO DE FILOSOFIA OCULTA, buscou demonstrar, por via comparativa e fi-
lolégica, que a figura do espirito tutelar, aquele que media a relacao entre o humano
e a ordem invisivel, reaparece sob formas estruturalmente homologas em tradi¢des
historicamente descontinuas: no xamanismo, como o animal de poder que acompa-
nha e orienta o xam3; na goéteia dos PAPIROS MAGICOS GREGOS, como o Tapedpog (pa-
redros), espirito adjunto convocado para assisténcia continua;! na magia salomo-
nica, como o demonio pessoal, exemplificado por Ornias, cuja fun¢do excede a mera
coercdo ritual e assume carater de mediacdo biografica;2 na teurgia, como o daimén

1 0 substantivo grego mdpedpog (paredros), literalmente o que estd sentado ao lado (Tapd + £8pa), portanto um
assistente adjunto, designa, no léxico técnico dos PAPIROS MAGICOS GREGOS, uma modalidade de poténcia interme-
diaria cuja funcdo excede o efeito pontual de um feitico e se fixa como agéncia continua junto ao operador, arti-
culando mediacdo, servigo e disponibilidade permanente. A formulagdo programatica mais direta encontra-se
no grande dossié do PGM 1V, onde o operador promete corporificar para si um assistente: mapédpov mouow
ceaut®, va ool UTnpeti] év milow (farei para ti um paredros, para que te sirva em todas as coisas, PGM 1V:1227-
1228). A sintaxe é tecnicamente determinante: o infinitivo mowmow (farei, fabricarei) implica produgdo ritual
(n3o mera stplica), e o verbo Unnpetelv (servir, assistir) com o adjunto év maow (em tudo) fixa o paredros como
operador de continuidade, equivalendo a um companheiro do trabalho méagico, e ndo a um espirito invocado ad
hoc. Filologicamente, a prépria escolha do termo paredros recorta um regime de presenca: trata-se de um ad-
junto que se torna parte da economia cotidiana do operador, o que aproxima sua fung¢do da ideia de mediador
pessoal em tradi¢des posteriores; por isso, na documentagdo dos papiros, o paredros aparece correlacionado a
l6gica de subordinacao estavel (assisténcia, guarda, servigo), e ndo apenas a légica de constrangimento momen-
taneo. A énfase na totalidade (em todas as coisas) deve ser lida como marca formal de um operador biogrdfico:
um mediador cuja eficacia se mede pela permanéncia e pela integracdo ao circuito ritual do sujeito, de tal modo
que o paredros funciona como eixo pratico de uma demonologia operativa que nio separa rito e vida, mas torna
avida do feiticeiro um regime continuo de trafego com poténcias intermediarias. Ver Hans Dieter Betz (Ed.). THE
GREEK MAGICAL PAPYRI IN TRANSLATION. University of Chicago Press, 1986.

2 Na literatura salomonica antiga, particularmente no TESTAMENTO DE SALOMAO, Ornias (‘Opviag) ocupa posicdo
paradigmatica enquanto espirito adjunto pessoal do rei, funcionando estruturalmente como um napedpog (pa-
redros), i.e. um sentado ao lado, assistente continuo e mediador operativo entre o operador humano e a ordem
invisivel. O préprio texto estabelece explicitamente essa relacdo de proximidade funcional quando Saloméo de-
clara: £éoxov tov 'Opviav tapedpov (tive Ornias como paredros, Test. Sol. 9). Ornias nio é apresentado meramente
como um demonio coagido, mas como um espirito cuja submissio inaugura uma economia de mediacdo perma-
nente: ele introduz Salom&o ao conhecimento dos demais daimones, revela suas fungdes césmicas e ensina os
modos de constrangé-los segundo suas afinidades astrais. Essa func¢do cognitiva e biografica distingue Ornias
dos demais espiritos da narrativa, pois ele atua como primeiro elo estavel da cadeia demonoldgica, desempe-
nhando o papel de intérprete e guia no trato com o invisivel. O 1éxico do TESTAMENTO confirma essa funcdo me-
diadora ao empregar verbos de ensino e revelacdo associados a Ornias, como em éy® 8¢ ol SnAwow TAvTAg
(eu te revelarei a todos, Test. Sol. 26), o que o aproxima formalmente da figura do paredros dos PAPIROS MAGICOS
GREGOS, convocado ndo para um unico efeito ritual, mas para assisténcia continua (cuvey®¢ vmnpeteiv). Do ponto
de vista filolégico e estrutural, Ornias encarna assim o modelo salomonico do espirito tutelar: um daimon



pessoal, principio intermedidrio que rege a proporg¢do entre a alma individual e as
séries divinas; na literatura mitica e inicidtica europeia, como o diabolus familiaris
de Fausto, Mefistofeles, ou o proprio Diabo na relagao com Sao Cipriano, figuras que
encarnam a exteriorizacdo dramatica do destino espiritual individual; e, por fim, na
tradicdo cristd esotérica e magico-renascentista, como o Sangrado Anjo Guardido do
sistema de Abramelin, cuja recep¢ao na magia moderna, notadamente em Aleister
Crowley (1875-1947), consolidou essa férmula como eixo operativo do Ocultismo
do final do Séc. XIX. O objetivo nao foi alinhar essas figuras por analogia superficial,
mas demonstrar que todas operam segundo uma mesma necessidade ontoléogica: a
existéncia de uma instancia intermediaria singular que traduza a ordem supra-hu-
mana na economia concreta da vida individual, preservando simultaneamente
transcendéncia e eficacia ritual.3

0 segundo volume, planejado para publicacdo imediata em 2020, deveria apro-
fundar essa investigacao deslocando o foco comparativo para uma andlise exclusiva
da teurgia, tratando o daimon pessoal ndo mais como um elemento entre outros, mas
como problema central de metafisica ritual. A inten¢do original era examinar, com
base estritamente textual e filologica, o lugar do daimon na arquitetura do plato-
nismo teurgico, demonstrando que ele nao constitui um acréscimo tardio ou um re-
siduo mitico tolerado pela filosofia, mas um principio necessario a prépria coeréncia
do sistema. Nesse contexto, o daimén seria analisado como mediador formal entre o
Uno transcendente e a vida singular, responsavel por assegurar a propor¢ao (sum-
metria) entre a causalidade divina e o destino individual, algo que nem o principio
supremo, por excesso de transcendéncia, nem a alma humana, por insuficiéncia on-
tologica, podem realizar isoladamente. A investigacao pretendia apoiar-se priorita-
riamente nos testemunhos de Platdo (428-348 a.E.C.), Jamblico (245-325 d.E.C.) e
Proclo (412-485), bem como nos ORACULOS CALDEUS, tratando o daimén como instan-
cia reguladora da participagdo (methexis) e como eixo da eficacia ritual da telestike.
A interrupcao desse plano, motivada por desdobramentos teéricos e materiais que
excederam o escopo inicialmente previsto, acabou por transformar o que seria um
segundo tomo em um projeto de longo curso, do qual DAEMONIUM: A ARTE HIERATICA
emerge como culminacdo conceitual: ndo mais uma exposicao introdutoéria, mas
uma reconstrugdo sistematica da fung¢do hieratica do daimon enquanto operador on-
tologico, ético e ritual da vida filosoéfica.*

Os motivos pelos quais o DAEMONIUM desviou deliberadamente do percurso ini-
cialmente projetado a partir do segundo volume nao constituem um acidente edito-
rial nem uma hesitagdo metodoldgica, mas o efeito necessario de uma inflexao onto-
légica progressiva, cuja génese foi explicitada na Introducao do terceiro volume,

sublunar, vinculado ao destino e a autoridade do operador, cuja fun¢io excede a coer¢do pontual e assume ca-
rater de mediagdo biografica e governanca do invisivel, antecipando tanto o daimén pessoal do platonismo tar-
dio quanto as formulagdes posteriores do diabolus familiaris da magia faustica-cipridnica europeia. Para uma
relacdo entre paredros e Ornias, ver Stephen Skynner. Tecniques of Salomonic Magic. Golden Hoard Press, 2017,
pp. 253-254. Para analises filoldgicas do texto grego, ver Gal Sofer. SOLOMONIC MAGIC: METHODOLOGY, TEXTS, AND
HISTORIES. Brill, 2025.

3 PAPIROS MAGICOS GREGOS: Tap€8pov moujow oeautd, va oot UTpeTii év téow (farei para ti um paredros, para
que te sirva em todas as coisas, 1IV:1227-1229). Hans Dieter Betz (Ed.). THE GREEK MAGICAL PAPYRI IN TRANSLATION.
University of Chicago Press, 1986, pp. 54. Jamblico: ékaotov t@v davBpwmwv (Stov Saipova €xewv (cada um dos
homens possui um daimén préprio, 1X:15). ON THE MYSTERIES. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003,
pp. 350.

4 Platdo: tov 8¢ Saipova 0 Uiy €800 oUvoikov (o daimén que nos foi dado como coabitante). Timeu. DIALOGOS.
Vol. V. Edipro, 2014, pp. 260 (90a). Jamblico: 8t to¥ oikelov Saipovog 1) mpdg to Belov avaywyr) (por meio do
daimon proprio ocorre a recondugdo ao divino, V:25). ON THE MYSTERIES. E. C. Clarke, ]. Dillon, J. Hershbell (Trd.).
SBL, 2003, pp. 273.



DAEMONIUM: A QUIMBANDA & A NOVA SINTESE DA MAGIA (2024). A partir desse ponto, tor-
nou-se evidente que a investigacdo ja estabelecida da mediagcao daeménica como
operador ontolégico universal ndo poderia permanecer confinada a uma abordagem
exclusivamente mediterranea ou filolégico-platonica, sob pena de reduzi-la a um
exercicio abstrato desancorado de suas condi¢des historicas de sobrevivéncia ritual.
Os volumes subsequentes, GANGA: A QUIMBANDA NO RENASCER DA MAGIA (2023) e
WANGA: O SEGREDO DO DiABO (2024), ndo operaram como deriva¢cdes tematicas ou
apéndices explicativos, mas como campos de prova empiricos e teol6gicos nos quais
se tornou possivel demonstrar que as tecnologias fundamentais da teurgia (cata-
base, mediacao daemonica, corporificagdo do sagrado, pacto, sacrificio e governo do
invisivel) haviam sido preservadas, metabolizadas e reorganizadas no espacgo afro-
diaspérico brasileiro. Esse deslocamento culminou, de modo necessario, na elabo-
racdo dos dois tomos da Doxografia Goética (Vols. 1 e 2, 2025), que funcionam como
reconstrucdo historiografica e sistematica da goéteia enquanto substrato técnico e
ontoldégico comum tanto a teurgia platénica quanto a Quimbanda, dissolvendo defi-
nitivamente a oposicdo moderna entre alta e baixa magia. O presente volume, DAE-
MONIUM: A ARTE HIERATICA, ndo inaugura, portanto, um novo projeto, mas retorna ao
ponto de partida original, a arte hieratica enquanto ciéncia da mediagao, agora do-
tado de densidade comparativa suficiente para ser encerrado como sistema, inte-
grando filosofia, teologia e pratica ritual em uma arquitetura coerente do daimén
como operador ontolégico da vida espiritual.

A exigéncia de concluir o projeto DAEMONIUM segundo sua concep¢do originaria
impos-se de modo estrutural durante a redagdo do segundo volume da Doxografia
Goética, KALUNGA: TEURGIA & CABALA CRIOULA, na medida em que essa obra revelou,
com clareza filolégica e coeréncia ontoldgica, que a investigacdo do daimén pessoal
e da arte hieratica ndo poderia permanecer fragmentada em abordagens culturais
isoladas sem comprometer sua inteligibilidade teérica. Ao confrontar diretamente
os dispositivos técnicos do corpus hermético greco-latino de matriz alexandrina, em
particular a doutrina da animacao ritual (teAeotikn) e da recepgio divina por meio
de receptaculos (Umodoyai), conforme expressa no ASCLEPIO (deos facimus, Ascl. 23),
com a estrutura tedrgica do platonismo tardio, tornou-se evidente que o nucleo da
eficacia ritual reside em uma légica de mediacao ontolégica invariavel. Jamblico
afirma explicitamente: o0 yap 81 tijg Stavolag 1) TV Be®v Tapovoia yivetal, GAAX
S T®OV Epywv TV dppnTwv (pois a presenga dos deuses ndo se produz por meio do
pensamento discursivo, mas por meio das obras inefdveis),> deslocando a causalidade
da operagdo do plano noético para o plano hieratico. Proclo refor¢a esse mesmo
principio ao declarar que T& cOpBoAX T®V Be@V aUTNV ExeL TNV évépyelav (os simbo-
los dos deuses possuem a propria atividade [divina]),® estabelecendo filologicamente
que a eficacia ritual nao é representacional, mas causal. Tornou-se entdo evidente
que a arte hieratica (iepatikn) téxvn) ndo pode ser tratada como apéndice compara-
tivo, nem como consequéncia cultural contingente, mas como ntcleo tedrico-opera-
tivo do platonismo tetirgico, exigindo uma formulagdo sistematica auténoma. E
nesse ponto que se impos a necessidade de DAEMONIUM: A ARTE HIERATICA: ndo como
continuacao tematica, mas como retorno conclusivo ao problema central da media-
¢do, no qual os volumes anteriores se revelam retrospectivamente como etapas pre-
paratérias de uma demonstra¢do ontoldgica unica, agora explicitada sem recurso a
analogias externas ou sinteses trans-tradicionais.

5 Jamblichus. ON THE MYSTERIES. 1:12. E. C. Clarke, ]. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53.
6 Proclus. IN TiMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, 1:210.17.



Na Introducao do terceiro volume do DAEMONIUM, fiz a seguinte declaracao:

Desde o primeiro volume, o DAEMONIUM nasceu para celebrar, hora representar simbo-
licamente, a interface de conexdo com o mundo dos espiritos, todos os espiritos, mortos,
encantados ctonicos e teldricos, assim como deidades uranicas. As edi¢des sdo constru-
idas para agir magicamente como um talisma na alma de quem as 1¢, agregando nela as
virtudes da penetracdo no mundo dos espiritos e o desenvolvimento da comunica¢do
com eles. Em outras palavras, o DAEMONIUM trata-se de uma medicina para que a alma
veja e se comunique com o mundo encantado dos espiritos. O pivé motivacional para
escrever esse terceiro volume, portanto, permanece o mesmo: a necessidade do encan-
tamento, i.e. a visdo encantada ou daeménica do Cosmos como premissa fundamental
para realiza¢do da magia.”

Essa declaracdo, longe de constituir uma metafora literaria ou um enunciado pro-
gramatico de carater subjetivo, enuncia com precisao técnica o eixo ontolégico que
estrutura retrospectivamente todo o projeto DAEMONIUM e que encontra em DAEMo-
NIUM: A ARTE HIERATICA sua formulagdo final e sistematica. A no¢ao de encantamento
aqui mobilizada corresponde filologicamente a condicdo daeménica do ser, i.e. a
reinstauracdo do petagd (metaxy) como regime operativo da realidade, no qual a
alma ndo se encontra isolada no plano humano nem dissolvida na transcendéncia,
mas permanentemente atravessada por poténcias intermedidrias. Platdo formula
esse principio de modo explicito ao afirmar que mdv to Satpudviov petagd Beod te
kat Bvntod éotiv (tudo o que é daemdnico estd entre o deus e o mortal),8 definindo o
daimoén ndo como crenc¢a, mas como condi¢ao estrutural da comunicacdo entre or-
dens do ser. Jamblico, ao deslocar essa estrutura para o plano ritual, afirma que 1
TV Be®V Tapovoia oV SLA VO oEWS, GAAX 8L T@V lep®dV Evepyel@dv ouvioTatal (a
presencga dos deuses ndo se constitui por meio do pensamento, mas por meio das obras
inefdveis),’ fornecendo o fundamento teérico daquilo que, na citacdo acima, é des-
crito como medicina da alma: ndo uma pedagogia simbolica, mas uma tecnologia on-
tologica de reconfiguracdo da percepgdo e da participacdo no Cosmos. Proclo, por
sua vez, explicita que essa eficacia nao € representacional, mas causal, ao declarar
que T ouuBoAa ov ppelTaL T Bela, AAAG TTapelo aVTAg Tag Belag évepyelag (os
simbolos ndo imitam as realidades divinas, mas fazem presentes as proprias energias
divinas),1° o que esclarece em termos estritamente filologicos porque o DAEMONIUM
pode ser concebido como objeto talismanico e ndo como texto meramente discur-
sivo. DAEMONIUM: A ARTE HIERATICA constitui, assim, a culmina¢ao necessaria dessa
intuicdo inaugural, pois abandona definitivamente qualquer tratamento indireto ou
alusivo do encantamento e o reconduz ao seu fundamento técnico: a arte hieratica
(tepatikn Téyxvn) enquanto ciéncia da mediacdo, na qual a visdo encantada do Cos-
mos deixa de ser pressuposto subjetivo para tornar-se efeito objetivo de uma cor-
reta disposicao ritual, simbdlica e ontoldgica da alma. O que nos volumes anteriores
se apresentava como exercicio preparatdrio, a sensibilizacdo da alma ao mundo dos
espiritos, é aqui formalizado como sistema, no qual o daimén, a operagdo ritual e a
estrutura hierarquica do real convergem numa doutrina coerente da presenca, en-
cerrando o DAEMONIUM ndo como sintese retérica, mas como arquitetura completa
da arte de tornar visivel e operante o mundo invisivel.

7 Fernando Liguori. DAEMONIUM: A QUIMBANDA & A NOVA SINTESE DA MAGIA. Clube de Autores, 2025, pp. 25.
8 Platdo. O Banquete. Em D1AL0GOS. Vol. V. Edipro, 2014, pp. 77-78.

9 Jamblichus. ON THE MYSTERIES. 1:12. E. C. Clarke, ]. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53.

10 Proclus. IN TIMAEUM. Diehl (Ed.). Teubner, 1903, 1:210.18.



Se os volumes anteriores podiam agir talismanicamente por analogia simbé-
lica e disposicdo animica, este volume abandona definitivamente o regime da suges-
tdo e da evocacao indireta para operar no plano da explicitagcdo ontolégica da medi-
acdo, onde o hieratico deixa de ser efeito e se torna ciéncia.

Com isso, essa secdo introdutdria atinge seu ponto de fechamento necessario:
demonstrar que a arte hieratica ndo emerge como técnica ritual autbnoma, nem
como suplemento devocional, mas como culminag¢do ontolégica de uma vida orde-
nada segundo mediac¢do real. O percurso historico, filologico e teoldgico aqui tragado
permite agora compreender que o daimon pessoal ndo aparece a uma alma desor-
denada, nem se deixa capturar por métodos, imagens ou calculos isolados, pois sua
funcao é reger a totalidade da existéncia a partir de uma posicao ontologica estavel.
E precisamente essa exigéncia que determina a estrutura do presente volume. A
Parte | mostrara que ndo existe teurgia sem forma de vida filoséfica, pois sem
askesis, katharsis e governo do éthos nao ha receptaculo proporcional para a media-
¢do daemonica. A Parte Il estabelecerd, com rigor teolégico, o estatuto ontolégico do
daimon pessoal no interior da hierarquia do Cosmos, distinguindo-o cuidadosa-
mente de deuses, anjos e almas, e preparando conceitualmente o terreno para sua
estabilizagdo ritual. A Parte III, por fim, demonstrara que a teurgia sé comeca verda-
deiramente quando o daimon pessoal se encontra corporificado segundo a ordem
hieratica, ainda que o ato ritual propriamente dito permaneca reservado ao dominio
dainiciacdo. Essa arquitetura ndo responde a uma preferéncia expositiva, mas a uma
necessidade ontolégica interna: sem essa progressao, toda tentativa moderna de
compreender a teurgia recai inevitavelmente em anacronismos, seja pela psicologi-
zacdo do mediador, seja pela tecnicizacao do rito, seja pela ilusao de acesso imediato
ao divino. A secdo seguinte, portanto, ndo inaugura um novo tema, mas explicita
conscientemente a estrutura que ja se impos como condi¢do de inteligibilidade de
tudo o que foi dito.

O objeto central deste livro é o daimon pessoal, ndo enquanto figura mitica,
simbolo psicolégico ou categoria moral, mas como operador ontoldgico real da me-
diagdo entre a vida singular e a ordem inteligivel. Tudo o que foi exposto até aqui, a
impossibilidade da unido imediata, a necessidade das mediagdes, a critica ao imedi-
atismo espiritual, a recusa do moralismo e da psicologizagao, converge para essa
determinacdo fundamental. No horizonte do platonismo teurgico, o daimén nao é
uma hipétese explicativa acessoria, mas a solucdo ontolégica necessaria para o pro-
blema da proporg¢ao entre causas universais e existéncia individual. Platao ja o de-
fine como instancia intermediaria constitutiva ao afirmar na REPUBLICA (202d) que
tudo o que é daemonico estd entre o deus e o mortal,11 e Jamblico em DE MYSTERIIS
explicita sua fungdo ao sustentar que cada alma é conduzida por media¢des superi-
ores segundo uma ordem recebida: o0 yap 1 Yuxn kaB’ adTHV £ml TOLG Beolg
avdyetal, GAN VO TV aUTH] KPELTTOVWY dyetal (pois a alma ndo se eleva aos deuses
por si mesma, mas é guiada por aqueles que lhe sdo superiores).1? O daimon pessoal
é, assim, o principio que governa a tradugdo da causalidade superior no tempo da
vida, regulando o éthos, orientando o destino e tornando possivel a estabilizacao ri-
tual da mediacdo. Por essa razao, este livro ndo trata do sacrificio, do sacerdécio, da
hierarquia ou da arte hieratica como temas independentes, mas como derivagdes
necessarias de uma ontologia do daimon: onde ele é negado, tudo se dissolve; onde
ele é reconhecido, a teurgia se torna inteligivel. A estrutura do volume que se segue

11 Platdo. O Banquete. Em D1ALoGos. Vol. V. Edipro, 2014, pp. 77-78.
12 Jamblichus. ON THE MYSTERIES. [V:5-7. E. C. Clarke, ]. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 213.



explicitara progressivamente essa centralidade, mostrando como a vida filoséfica, a
teologia das mediagdes e a pratica hieratica se articulam a partir do daimén pessoal
como eixo ontoldgico da obra.

O proprio titulo deste livro, DAEMONIUM, ndo é ornamental nem metaférico, mas
designa diretamente o estado ontoldgico de mediagdo que constitui seu objeto cen-
tral. O termo latino daemonium, herdado da recep¢ao médio-platonica do grego
Sawpdviov, ndo indica um ente isolado, mas a condigdo de ser sob governo daeménico,
i.e. oregime no qual a vida humana se encontra efetivamente atravessada, orientada
e regulada por seu mediador préprio. Em Platdo, o daimdnion socratico nao é uma
voz psicoldgica, mas um sinal objetivo de orienta¢do ontoldgica; em Apuleio, o dae-
mon é definido como custos et assiduus vitae humanae observator, o guardiao e ob-
servador constante da vida humana.l3 Daemonium, portanto, nomeia o campo ope-
rativo no qual o daimon pessoal exerce sua fun¢do: ndo apenas a criatura espiritual,
mas a interface viva entre causalidade superior e existéncia singular. Batizar este
livro com esse nome equivale a afirmar, desde o titulo, que a teurgia nao se compre-
ende como técnica externa, mas como vida colocada em daemonium, i.e. como exis-
téncia governada segundo mediagao real. Tudo o que se segue, vida filosoéfica, sacri-
ficio, sacerddcio, hierarquia e arte hieratica, deve ser lido como desenvolvimento
interno dessa condi¢do fundamental.

A recorréncia deliberada de certos enunciados fundamentais ao longo deste
livro, especialmente aqueles relativos a impossibilidade da unido imediata, a neces-
sidade ontolégica das mediagdes e ao estatuto do daimon como operador interme-
diario, ndo constitui redundancia retérica nem descuido expositivo, mas obedece a
uma exigéncia propria da ontologia hierarquica aqui assumida. No platonismo teur-
gico, os principios ndo se apresentam uma Unica vez para depois serem aplicados,
mas retornam reiteradamente em niveis distintos da exposi¢do, conforme a progres-
sdo do discurso se desloca do plano histérico ao ontolégico, do ontoldgico ao ético,
e do ético ao ritual. Proclo observa que o inteligivel ndo se apreende por acumulagao
linear de proposi¢des, mas por retornos sucessivos ao mesmo eixo, cada vez sob
nova determinagio causal, segundo o movimento de émiotpo@n que caracteriza
toda inteligibilidade verdadeira. Assim, a repeticao aqui nao visa refor¢o didatico,

13 Luiz Karol. DE DEO SOCRATIS : A DEMONOLOGIA NO IMPERIO GREGO-ROMANO. Desalinho, 2018, s/p.

14 0 termo grego £mioTpo@t| (epistrophé), literalmente retorno ou reversdo, constitui um conceito estrutural da
ontologia platdnica tardia e ndo designa um simples movimento psicolégico ou metodolégico, mas um momento
necessario da dindmica ontoldgica do real. Em continuidade com a triade classica povr - Tp6o8og - émioTpo@ri
(permanéncia - processdo - retorno), a ¢motpo@1 descreve o movimento pelo qual aquilo que procede das
causas superiores retorna a elas segundo medida e afinidade, sem dissolver a distin¢do ontoldgica entre princi-
pio e efeito. Proclo formula essa estrutura de modo sistematico ao afirmar: mdoa ydp tp6odog £mi v aitiav
émotpéel (pois toda processdo retorna a sua causa, Elem. Theo., prop. 35). Esse retorno nio é regressio tem-
poral nem absorg¢do indistinta, mas reordenacio causal que permite ao multiplo tornar-se inteligivel sem perder
sua posicdo no ser. No plano do conhecimento, Proclo afirma explicitamente que o inteligivel ndo se apreende
por acumulacio discursiva, mas por retornos reiterados ao mesmo eixo causal: 00 51 TTpoaBN KNG AdYwV, GAAX
5L THiG EmoTpo@iig éml Ta aVTd (ndo por adigdo de discursos, mas pelo retorno as mesmas coisas, In Parmenidem.
Assim, a é¢motpo@r) funda tanto a inteligibilidade ontoldgica quanto o método expositivo do platonismo teur-
gico: os principios reaparecem nio por redundancia, mas porque operam transversalmente em multiplos niveis
do real, ontoldgico, ético e ritual. No contexto da arte hieratica, a ¢émioTpo@r) assume ainda um valor teolégico
decisivo, pois descreve o modo pelo qual a alma, sem se mover por si mesma, é reconduzida a ordem divina por
mediagdes superiores, preservando a transcendéncia do principio e a eficicia da pratica. A repeti¢io conceitual,
portanto, ndo é falha retérica, mas expressado textual da prépria estrutura do ser segundo o platonismo tardio.
Ver Proclus. Theologia Platonica. Livros I e 1. Em Thomas Taylor (Trad.). THE Six BoOKS OF PROCLUS ON THE THE-
0LOGY OF PLATO. Kshetra Books, 2017. Ver também Stephen Gersh. Proclus: Elements of Theology. Em THE CAM-
BRIDGE EDITION OF THE WORKS OF PrROCLUS. Harold Tarrant (Ed.). Cambridge University Press, 2025, pp. 111-116,
Prop. 35. Proclus. COMMENTARY ON PLATO'S PARMENIDES. Glenn R. Morrow e John M. Dillon (Eds.). Princeton Univer-
sity Press, 1992.



mas estabilizacao ontolégica: os mesmos principios reaparecem porque operam em
todos os niveis do real tratados neste livro. Eliminar essas recorréncias implicaria
sugerir, falsamente, que mediac¢do, hierarquia e daimén pertencem a um dominio
isolado, quando sao, na verdade, condi¢des transversais da vida filoséfica, da teolo-
gia e da pratica hieratica. A repeticdo, portanto, nao é excesso, mas método, e sua
funcao é garantir que o leitor ndo avance para o que segue sem que o eixo ontoldgico
tenha sido plenamente assimilado.



O presente texto trata-se da Se¢do 1 da Introdugao
do quarto volume da série DAEMONIUM, dedicado ex-
clusivamente a arte hierdtica da teurgia. Em breve
disponivel para compra.

:’IWA'!“

WwWw. theourgos com. br
www.goeteia.com.br


http://www.theourgos.com/
http://www.goeteia.com.br/

