
 

REVISTA THEOURGOS 
O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL 

 
 
 

TEURGIA VS GOĒTEIA 
 

 
 

INTRODUÇÃO 

 
O presente artigo nasce da recepça o de uma objeça o formulada por um leitor identificado 
com a tradiça o plato nica tardia, frequentemente designada, de modo gene rico, como 
neoplatônica. Tal objeça o na o e  tratada aqui como antagonismo pessoal nem como pole mica 
circunstancial, mas como sintoma de uma tensa o estrutural inscrita na pro pria histo ria do 
platonismo: a fricça o entre ascese e operaça o, entre elevaça o contemplativa e efica cia ritual, 
entre a metafí sica da unidade e a administraça o ontolo gica do mu ltiplo. A objeça o, ao 
questionar a compatibilidade entre teurgia e goēteia, reatualiza um debate antigo, cuja ma  
resoluça o moderna produziu uma se rie de reduço es morais, anacronismos conceituais e 
leituras teolo gicas indevidas que este ensaio se propo e a examinar criticamente. Ao final do 
texto, sera  apresentada uma bibliografia crí tica que fundamenta as posiço es aqui 
defendidas.1 

A objeça o recebida articula-se a partir de um horizonte soteriolo gico preciso: a ideia 
de que a via legí tima do platonismo seria exclusivamente anago gica, purificadora e interior, 
orientada a  unia o com o Um por meio do autodomí nio e da retraça o em relaça o ao mundo 
sensí vel. Essa posiça o, embora respeita vel, corresponde a apenas uma das possibilidades 
internas do platonismo tardio, historicamente associada a  linhagem mí stico-contemplativa 
de Plotino e Porfí rio, e posteriormente reelaborada em chave crista  por Pseudo-Dioní sio 
Areopagita. O erro hermene utico consiste em absolutizar essa via como se ela esgotasse o 
platonismo enquanto tradiça o, apagando deliberadamente outras respostas plato nicas a  
crise da alma encarnada.2 

E  precisamente contra essa reduça o que se ergue o platonismo teu rgico, cuja 
formulaça o cla ssica se encontra em Ja mblico, e cujo desenvolvimento sistema tico atinge seu 
a pice em Proclo e Dama scio. Nessa corrente, a salvaça o da alma na o se da  primariamente 
pela contemplaça o intelectual, mas pela reintegraça o ritual da alma a  ordem divina atrave s 
de sí mbolos eficazes (sunthēmata), operaço es materiais consagradas e mediaço es 
daemônicas. A teurgia, longe de ser um desvio mágico, apresenta-se como resposta 
ontolo gica ao problema da encarnaça o: se a alma esta  verdadeiramente imersa no Cosmos 
sensí vel, enta o sua restauraça o exige aço es que atravessem todos os ní veis do ser.3 

A dificuldade moderna em aceitar essa posiça o decorre, em grande medida, de uma 
leitura moralizante da goēteia, entendida como feitiçaria ilí cita, manipulaça o egoí sta ou 
corrupça o espiritual. Tal leitura na o encontra respaldo consistente nem nos textos 

 
1 Filologicamente, a própria oposição rígida entre theourgia e goēteia não se encontra estabilizada nos textos 
clássicos, mas emerge como construção polêmica em contextos filosóficos e sociais específicos da Antiguidade 
tardia; filosoficamente, ela pressupõe uma clivagem entre praxis e contemplação estranha à economia platônica 
do Cosmos; teologicamente, reflete a infiltração de critérios morais alheios à ontologia antiga. 
2 Do ponto de vista filosófico, essa absolutização confunde uma estratégia ascensional específica com a 
totalidade da metafísica platônica; teologicamente, ela aproxima indevidamente o platonismo de uma 
soteriologia da pureza moral; filologicamente, ignora a diversidade de vocabulários técnicos empregados nos 
textos antigos para descrever os modos de salvação da alma. 
3 Filologicamente, technē hieratikē designa um saber operativo, não uma ética; filosoficamente, a teurgia afirma 
a continuidade ontológica entre inteligível e sensível; teologicamente, ela preserva a transcendência divina sem 
dissolver a eficácia dos intermediários. 



plato nicos nem na pra tica religiosa antiga. A goēteia, enquanto arte de comunicaça o com 
mortos, daimones e pote ncias cto nicas, integra o horizonte operativo do Mediterra neo 
antigo e permanece funcionalmente ativa mesmo nos sistemas que procuram hierarquiza -
la. A sua exclusa o radical na o e  ontolo gica, mas social e polí tica: resulta do esforço de elites 
filoso ficas e, posteriormente, crista s, em monopolizar o acesso legí timo ao divino e em 
desqualificar pra ticas populares de mediaça o espiritual.4 

E  nesse ponto que a Doxografia Goética Vols. 1 e 2 propo em uma reconfiguraça o do 
problema: ao inve s de opor teurgia e goēteia como vias incompatí veis, o texto as reinsere 
numa mesma economia cosmolo gica, distinguindo funço es, ní veis e finalidades sem 
recorrer a juí zos morais anacro nicos. Essa releitura encontra continuidade, em chave afro-
diaspo rica, na Quimbanda, compreendida como sistema teu rgico-cto nico no qual descida e 
ascensa o, mate ria e espí rito, sacrifí cio e contemplaça o operam de modo integrado. O artigo 
que se segue, portanto, na o visa a convencer por apelo reto rico, mas a restituir a 
complexidade histo rica, filolo gica e ontolo gica de um debate que foi excessivamente 
simplificado pela modernidade.5 

 
Fernando Liguori, editor 

 
 

OBJEÇÃO: 
 

Acompanho seu trabalho, na o muito de perto, nem muito de longe, o que me despertou 
du vidas, ja  que voce  fala mui eloquentemente sobre temas da tradiça o que faço parte, a 
neoplatonica. Ha  alguns anos sigo o Hodos com orientaça o direta de Frater Veos. Mas me 
encabula algumas coisas. Primeiro, ma ximo respeito a  sua liberdade de ser quem quiser ser. 
Segundo, como voce  pensa seguir o caminho da teurgia, fazendo "trabalhos" (feitiços) para 
malefí cios de terceiros, e por dinheiro ainda! Na o me entenda mal. E  uma du vida sincera. Os 
caminhos sa o opostos, a meu ver. A obra Divina na o se faz se deixando levar pelos sentidos, 
mas pelo contra rio, se elevando a eles. Os Deuses ctnonicos sa o essenciais a  estrutura do 
Cosmos, mas o Um-sem-segundo e  nosso objetivo maior. A paz que excede todo 
entendimento, que so  pode ser alcançada pela via reta do autodomí nio e pelo Bem. Gostaria 
de conversar sobre isso, se voce  quiser. Ale m do mais, muitos de seus escritos sa o o timos. 
Mas para sermos Um com Deus, devemos participar das Coisas divinas e deixar as coisas 
mundanas a  terra ... Como diz o ditado: o sujo na o pode participar do limpo, assim como o 
limpo so  participa do sujo, se sujando. Na o entenda como ofensa pessoal. Vamos debater 
ideias. Que os Deuses te abençoe. 

 
 

RESPOSTA: 
 

Agradeço a leitura atenta e, sobretudo, a formulaça o respeitosa da objeça o. Ela e  legí tima e, 
de fato, toca no nu cleo das diverge ncias histo ricas e ontolo gicas que atravessam o pro prio 
interior da tradiça o plato nica. A resposta exige, portanto, na o uma defesa reto rica, mas um 
esclarecimento filolo gico e doutrina rio rigoroso, tal como procurei desenvolver na 
Doxografia Goética, vols. I e II. 

Em primeiro lugar, a objeça o parte de uma identificaça o implí cita, mas historicamente 
problema tica, entre teurgia e uma via exclusivamente anago gica, puramente purificadora, 
descolada da esfera do devir, da necessidade e da causalidade inferior. Essa identificaça o na o 

 
4 Filologicamente, goēs não significa malfeitor, mas oficiante funerário e encantador; filosoficamente, a exclusão 
do ctônico rompe a cadeia causal do Cosmos; teologicamente, ela antecipa uma demonização moral estranha ao 
politeísmo antigo. 
5 Filosoficamente, trata-se de restaurar uma ontologia de continuidade; filologicamente, de reexaminar 
categorias herdadas; teologicamente, de libertar o sagrado de um moralismo pós-antigo que não lhe é intrínseco. 



corresponde a  teurgia tal como sistematizada por Ja mblico em De Mysteriis, nem a  sua 
recepça o tardia em Proclo. Para Ja mblico, a teurgia na o e  uma e tica de elevaça o moral nem 
um exercí cio de purificaça o psicolo gica; ela e  uma technē hieratikē, uma tecnologia ritual 
objetiva, fundada na cooperaça o entre ní veis ontolo gicos assime tricos. Os deuses na o sa o 
alcançados por «autodomí nio» no sentido estoico-crista o, mas por sunthēmata, sinais 
materiais eficazes que operam por simpatia e participaça o. A teurgia, nesse sentido, na o se 
opo e ao uso de mate ria, paixo es ou necessidades: ela as reinscreve numa economia co smica 
regida pela prónoia divina. 

A crí tica ao chamado «malefí cio» decorre, aqui, de uma leitura moralizante tardia, 
fortemente influenciada por filtros crista os e modernos. Na tradiça o antiga, especialmente 
naquilo que os pro prios plato nicos chamavam de goēteia, na o existe a oposiça o abstrata 
entre «magia boa» e «magia ma ». Existe, sim, uma distinça o funcional entre operaço es que 
lidam com o plano da necessidade (anánkē) e aquelas que visam a unia o noe tica. A goēteia, 
comunicaça o com mortos, daimones, forças cto nicas e pote ncias liminares, nunca foi 
excluí da do horizonte plato nico. Em Plata o, ela aparece de modo ambí guo, mas jamais 
inexistente; em Ja mblico, ela e  explicitamente reintegrada como parte da economia total do 
Cosmos, ainda que subordinada hierarquicamente a  teurgia. O erro moderno consiste em 
transformar essa hierarquia ontolo gica em uma oposiça o moral absoluta. 

E  precisamente nesse ponto que a Doxografia Goética propo e uma correça o 
historiogra fica: a ideia de que o teurgo «na o pode tocar o sujo» e  estranha ao platonismo 
tardio. O Cosmos, para Proclo, e  uma cadeia contí nua (seirai) que vai do Um ate  a mate ria 
mais densa. Se os deuses verdadeiramente governam o todo, enta o tambe m governam, por 
mediaço es, aquilo que e  chamado de «baixo», «escuro» ou «cto nico». Os deuses cto nicos na o 
sa o resí duos do sensí vel; sa o princí pios estruturais da geraça o, da corrupça o, da justiça 
distributiva e da necessidade. Nega -los em nome de uma pureza abstrata e , paradoxalmente, 
romper a pro pria totalidade do cosmos plato nico. 

Quanto a  questa o do dinheiro, conve m abandonar qualquer leitura anacro nica. Na 
Antiguidade, ritos, iniciaço es, consultas oraculares, purificaço es e operaço es ma gicas eram 
remuneradas. Isso na o apenas na o escandalizava como era estrutural ao funcionamento dos 
cultos. A ideia de que o sagrado deve ser gratuito pertence a uma teologia especí fica da 
salvaça o crista  e na o a  lo gica ritual antiga. O que define a legitimidade de uma operaça o na o 
e  a ause ncia de troca material, mas sua inserça o correta na hierarquia ontolo gica e 
simbo lica. A confusa o entre mercantilizaça o moderna e remuneraça o ritual tradicional e  um 
erro de categoria. 

E  necessa rio esclarecer uma diferença fundamental de horizonte soteriolo gico ainda. 
A tradiça o que desenvolvo, e que a Quimbanda explicita em chave afro-diaspo rica, na o tem 
como telos exclusivo a dissoluça o no Uno. Ela trabalha com a deificaça o cataba tica da alma, 
i.e. com a glorificaça o do espí rito atrave s da descida, da incorporaça o das pote ncias 
inferiores e da construça o de um corpo espiritual operativo no Cosmos. Trata-se de um 
modelo que na o e  estranho ao platonismo tardio, mas que foi progressivamente silenciado 
em favor de leituras asce ticas e moralizadas. A unia o com o Um na o e  negada; ela e  
reposicionada como horizonte u ltimo, na o como crite rio de invalidaça o das operaço es no 
mundo. 

Em suma: na o ha  contradiça o necessa ria entre teurgia e goe teia; ha , isto sim, uma 
diferença de funço es, ní veis e finalidades. O problema na o esta  em «tocar o mundo», mas em 
confundir os planos. A recusa absoluta do cto nico, do necessa rio e do daemônico na o conduz 
ao Uno, conduz a uma abstraça o e tica que ja  na o e  plato nica, mas teolo gica em outro sentido. 
O debate e  bem-vindo, desde que se reconheça que a tradiça o plato nica e  mais ampla, mais 
a spera e menos moralizada do que muitas de suas leituras contempora neas admitem. 

Conve m encerrar esta resposta com uma observaça o de ordem historiogra fica e 
conceitual, pois boa parte dos equí vocos contempora neos nasce do uso acrí tico do ro tulo 
«neoplatonismo». Trata-se de um termo moderno, cunhado no Se c. XIX no contexto da 
histo ria da filosofia alema , que jamais foi utilizado pelos pro prios autores da Antiguidade 
tardia. Plotino, Porfí rio, Ja mblico, Proclo ou Dama scio jamais se pensaram como «neo-» 



coisa alguma; todos se compreenderam como plato nicos, i.e. herdeiros e inte rpretes 
legí timos de Plata o. O prefixo neo introduz, desde sua origem, uma suspeita de desvio, 
degeneraça o ou inovaça o tardia, que na o corresponde nem a  autocompreensa o desses 
filo sofos nem a  continuidade efetiva da tradiça o. 

Mais ainda: o uso indiferenciado de «neoplatonismo» encobre diferenças internas 
decisivas. Aquilo que hoje se chama de «neoplatonismo» abriga, na verdade, dois regimes 
filoso fico-soteriolo gicos distintos. De um lado, um platonismo mí stico, representado por 
Plotino, Porfí rio e, ja  em chave cristianizada, Pseudo-Dioní sio Areopagita, cuja e nfase recai 
sobre a ascensa o interior da alma, a purificaça o e tica e a unia o contemplativa com o Um por 
via negativa. De outro, um platonismo teu rgico, inaugurado explicitamente por Ja mblico e 
levado ao a pice por Proclo e Dama scio, no qual a salvaça o da alma na o se reduz a  
interioridade, mas exige ritos, sí mbolos, hierarquias divinas, mediaço es daemônicas e 
operaço es materiais eficazes. Tratar esses dois projetos sob um u nico ro tulo e  dissolver uma 
clivagem que foi, ja  na Antiguidade, objeto de controve rsia explí cita. 

Dizer simplesmente «sou neoplato nico» tornou-se, assim, uma fo rmula vazia, que 
frequentemente mascara escolhas doutrina rias na o examinadas. Em muitos casos, o termo 
funciona como um abrigo conforta vel para uma espiritualidade moralizada, ascensional e 
desmaterializada, mais pro xima da mí stica crista  do que da complexa engenharia ontolo gica 
do platonismo tardio. A crí tica a  goēteia, a  teurgia ritual e a s pote ncias cto nicas costuma 
apoiar-se precisamente nesse uso indistinto do termo, que projeta sobre Ja mblico e Proclo 
categorias derivadas de Plotino ou de Dioní sio, como se toda a tradiça o plato nica tardia 
convergisse para uma mesma e tica da purificaça o e da retirada do mundo. 

Por isso, do ponto de vista filolo gico e histo rico, e  mais rigoroso, e intelectualmente 
mais honesto, abandonar o ro tulo gene rico «neoplato nico» e falar, quando muito, em 
platonismos tardios, distinguindo com clareza seus eixos: mí stico-contemplativo, teu rgico-
ritual, ou mesmo diale tico-apofa tico no caso de Dama scio. A insiste ncia em 
«neoplatonismo» como identidade filoso fica na o apenas e  anacro nica, como tende a 
obliterar o fato central de que, para boa parte desses autores, especialmente os teu rgicos, a 
descida ao cosmos, a  mate ria e a s pote ncias inferiores na o e  uma corrupça o da via plato nica, 
mas uma de suas exige ncias metafí sicas mais radicais. Em suma, na o e  a teurgia que trai 
Plata o; e  a leitura excessivamente espiritualizada e moralizante do platonismo que 
frequentemente trai a complexidade real de sua tradiça o. 

Por fim, anexo uma epí grafe de meu u ltimo livro: Kalunga: Teurgia & Cabalá Crioula: 
 

A oposiça o entre goe cia e teurgia, estabelecida na Antiguidade tardia e reiterada pela 
tradiça o crista  e renascentista, resulta de um processo histo rico de repressa o 
aristocra tica e filoso fica que buscou deslegitimar as pra ticas ma gico-populares 
vinculadas a  goēteia grega, arte dos encantamentos, necromancia e comunicaça o com 
pote ncias cto nicas. Enquanto a teurgia (de theourgia, obra dos deuses) foi apropriada 
pelas elites plato nicas como pra tica elevada de ascensa o espiritual, a goe cia (de goēs, 
convocador dos mortos) foi estigmatizada como superstiça o e feitiçaria ilí cita. Essa 
distinça o reflete menos uma diferença ontolo gica entre operaço es e mais uma 
estrate gia de hierarquizaça o simbo lica: o esforço de uma classe letrada em 
monopolizar o acesso ao divino e relegar as formas populares de culto ao a mbito do 
marginal e do demoní aco. 

A antiga goēteia, pore m, era originalmente uma forma de teurgia popular, uma 
te cnica de travessia que unia descida e ascensa o, corpo e espí rito, sombra e luz. Voltada 
a  comunha o com espí ritos da terra, dos mortos e das forças intermedia rias do Cosmos, 
ela constituí a o lado operativo e telu rico da mesma cosmologia que a teurgia plato nica 
procurou sublimar. E  essa unidade estrutural entre te cnicas cto nicas e operaço es 
luminosas (dissolvida tardiamente por leituras moralizantes) que encontra 
continuidade e reinscriça o no Atla ntico Negro atrave s daquilo que denomino, no 
a mbito da Doxografia Goética, de princípio afro-diamésico: a capacidade pro pria das 
tradiço es afro-diaspo ricas de reorganizar, metabolizar e reordenar tecnologias rituais 
transcontinentais dentro da ontologia vitalista da kalunga. 



As culturas africanas e afro-brasileiras preservaram, de modo exemplar, essa 
unidade origina ria entre magia cto nica e obra divina. Nelas, o culto aos ancestrais, o 
trato com espí ritos, a manipulaça o de forças naturais e o uso sacrificial da mate ria na o 
competem com oraça o, contemplaça o ou ascensa o: sa o modos complementares da 
mesma cie ncia sagrada da presença. A Quimbanda (expressa o paradigma tica do 
princí pio afro-diamésico) na o apenas preserva elementos da goēteia antiga e das 
teurgias africanas: ela os reconfigura segundo a travessia, reorganizando incurso es 
cto nicas, te cnicas tele sticas e sacrificiais num sistema operativo cujo eixo e  a kalunga. 
A relaça o na o e  genealo gica, mas estrutural: a dia spora, ao metabolizar o Mediterra neo 
dentro de uma ontologia africana, produz uma teurgia crioula dotada de coere ncia 
pro pria e irredutí vel a s categorias europeias ou africanas isoladamente. 

 
 
Fernando Liguori 
Revista Theourgos 
 
 
 
 

BIBLIOGRFIA: 
 
ATHANASSIADI, Polymnia. La lutte pour l’orthodoxie dans le platonisme tardif. Les 

Belles Lettres, 2006. 
DILLON, John. The Middle Platonists. London: Duckworth, 1996. 
DODDS, E. R. Os Gregos e o Irracional. Escuta, 2002. 
IAMBLICHUS. De Mysteriis. Ed. e trad. Emma C. Clarke, John M. Dillon, Jackson P. 

Hershbell. Atlanta: SBL, 2003. 
JOHNSTON, Sarah Iles. Ancient Greek Divination. Oxford: Wiley-Blackwell, 2008. 
PROCLUS. The Elements of Theology. Trad. E. R. Dodds. Oxford: Clarendon Press, 

1963. 
PROCLUS. On the Hieratic Art according to the Greeks. Brill, 2024. 
PSEUDO-Dionysius Areopagita. The Complete Works. Trad. Colm Luibheid. New York: 

Paulist Press, 1987. 
SHAW, Gregory. Theurgy and the Soul. Angelico Press, 2014. 
STRATTON-Kent, Jake. Geosophia. 2 Vols. London: Scarlet Imprint, 2014. 
LIGUORI, Fernando. Kalunga: Teurgia & Cabalá Crioula. Sa o Paulo. Clube de Autores, 

2025b. 
LIGUORI, Fernando. Quimbanda Goécia: A Religião Ctônica do Ocultismo Brasileiro. 
Sa o Paulo. Clube de Autores, 2025a. 
 
 
 
 


