REVISTA THEOURGOS

O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL

&nwnvvnwnvvvwnvvwvvnvv\\w‘

e S

' 'P"vfé' \Tf/’ )

TEURGIA VS GOETEIA

INTRODUCAO

O presente artigo nasce da recep¢do de uma objecdo formulada por um leitor identificado
com a tradicdo platdnica tardia, frequentemente designada, de modo genérico, como
neoplaténica. Tal objecdo ndo é tratada aqui como antagonismo pessoal nem como polémica
circunstancial, mas como sintoma de uma tensao estrutural inscrita na prépria histéria do
platonismo: a friccdo entre ascese e operacao, entre elevacdo contemplativa e eficacia ritual,
entre a metafisica da unidade e a administracdo ontoldgica do multiplo. A objecdo, ao
questionar a compatibilidade entre teurgia e goéteia, reatualiza um debate antigo, cuja ma
resolucdo moderna produziu uma série de redugdes morais, anacronismos conceituais e
leituras teoldgicas indevidas que este ensaio se propde a examinar criticamente. Ao final do
texto, serd apresentada uma bibliografia critica que fundamenta as posicées aqui
defendidas.!

A objegdo recebida articula-se a partir de um horizonte soteriolégico preciso: a ideia
de que a via legitima do platonismo seria exclusivamente anagégica, purificadora e interior,
orientada a unido com o Um por meio do autodominio e da retracdo em relacio ao mundo
sensivel. Essa posicdo, embora respeitavel, corresponde a apenas uma das possibilidades
internas do platonismo tardio, historicamente associada a linhagem mistico-contemplativa
de Plotino e Porfirio, e posteriormente reelaborada em chave cristd por Pseudo-Dionisio
Areopagita. O erro hermenéutico consiste em absolutizar essa via como se ela esgotasse o
platonismo enquanto tradi¢do, apagando deliberadamente outras respostas platonicas a
crise da alma encarnada.?

E precisamente contra essa reducdo que se ergue o platonismo telrgico, cuja
formulacdo classica se encontra em Jamblico, e cujo desenvolvimento sistematico atinge seu
apice em Proclo e Damascio. Nessa corrente, a salvacdo da alma ndo se da primariamente
pela contemplacdo intelectual, mas pela reintegracdo ritual da alma a ordem divina através
de simbolos eficazes (sunthémata), opera¢bes materiais consagradas e mediacoes
daemonicas. A teurgia, longe de ser um desvio mdgico, apresenta-se como resposta
ontoldgica ao problema da encarnacgdo: se a alma estd verdadeiramente imersa no Cosmos
sensivel, entdo sua restauracdo exige acdes que atravessem todos os niveis do ser.3

A dificuldade moderna em aceitar essa posicdo decorre, em grande medida, de uma
leitura moralizante da goéteia, entendida como feiticaria ilicita, manipulacdo egoista ou
corrupgdo espiritual. Tal leitura ndo encontra respaldo consistente nem nos textos

1 Filologicamente, a prépria oposicdo rigida entre theourgia e goéteia ndo se encontra estabilizada nos textos
classicos, mas emerge como construcdo polémica em contextos filosdficos e sociais especificos da Antiguidade
tardia; filosoficamente, ela pressupde uma clivagem entre praxis e contemplagio estranha a economia platonica
do Cosmos; teologicamente, reflete a infiltracdo de critérios morais alheios a ontologia antiga.

2 Do ponto de vista filosofico, essa absolutizacdo confunde uma estratégia ascensional especifica com a
totalidade da metafisica platonica; teologicamente, ela aproxima indevidamente o platonismo de uma
soteriologia da pureza moral; filologicamente, ignora a diversidade de vocabularios técnicos empregados nos
textos antigos para descrever os modos de salvagdo da alma.

3 Filologicamente, techné hieratiké designa um saber operativo, ndo uma ética; filosoficamente, a teurgia afirma
a continuidade ontolégica entre inteligivel e sensivel; teologicamente, ela preserva a transcendéncia divina sem
dissolver a eficacia dos intermediarios.



platonicos nem na pratica religiosa antiga. A goéteia, enquanto arte de comunicacdo com
mortos, daimones e poténcias ctdnicas, integra o horizonte operativo do Mediterraneo
antigo e permanece funcionalmente ativa mesmo nos sistemas que procuram hierarquiza-
la. A sua exclusao radical ndo é ontoldgica, mas social e politica: resulta do esforgo de elites
filosoficas e, posteriormente, cristds, em monopolizar o acesso legitimo ao divino e em
desqualificar praticas populares de mediacdo espiritual.4

E nesse ponto que a Doxografia Goética Vols. 1 e 2 propdem uma reconfiguracio do
problema: ao invés de opor teurgia e goéteia como vias incompativeis, o texto as reinsere
numa mesma economia cosmolégica, distinguindo fungdes, niveis e finalidades sem
recorrer a juizos morais anacronicos. Essa releitura encontra continuidade, em chave afro-
diaspdrica, na Quimbanda, compreendida como sistema teturgico-ctonico no qual descida e
ascensdo, matéria e espirito, sacrificio e contemplacdo operam de modo integrado. O artigo
que se segue, portanto, ndo visa a convencer por apelo retérico, mas a restituir a
complexidade histérica, filolégica e ontolégica de um debate que foi excessivamente
simplificado pela modernidade.5

Fernando Liguori, editor

OBJECAO:

Acompanho seu trabalho, ndo muito de perto, nem muito de longe, o que me despertou
duvidas, ja que vocé fala mui eloquentemente sobre temas da tradi¢do que faco parte, a
neoplatonica. Ha alguns anos sigo o Hodos com orientagdo direta de Frater Veos. Mas me
encabula algumas coisas. Primeiro, maximo respeito a sua liberdade de ser quem quiser ser.
Segundo, como vocé pensa seguir o caminho da teurgia, fazendo "trabalhos" (feiticos) para
maleficios de terceiros, e por dinheiro ainda! Ndo me entenda mal. E uma divida sincera. Os
caminhos sdo opostos, a meu ver. A obra Divina ndo se faz se deixando levar pelos sentidos,
mas pelo contrario, se elevando a eles. Os Deuses ctnonicos sdo essenciais a estrutura do
Cosmos, mas o Um-sem-segundo é nosso objetivo maior. A paz que excede todo
entendimento, que s6 pode ser alcan¢ada pela via reta do autodominio e pelo Bem. Gostaria
de conversar sobre isso, se vocé quiser. Além do mais, muitos de seus escritos sdo 6timos.
Mas para sermos Um com Deus, devemos participar das Coisas divinas e deixar as coisas
mundanas a terra ... Como diz o ditado: o sujo ndo pode participar do limpo, assim como o
limpo s6 participa do sujo, se sujando. Nao entenda como ofensa pessoal. Vamos debater
ideias. Que os Deuses te abengoe.

RESPOSTA:

Agradeco a leitura atenta e, sobretudo, a formulagao respeitosa da objecdo. Ela é legitima e,
de fato, toca no nucleo das divergéncias histdricas e ontoldgicas que atravessam o préprio
interior da tradigdo platonica. A resposta exige, portanto, ndo uma defesa retérica, mas um
esclarecimento filolégico e doutrindrio rigoroso, tal como procurei desenvolver na
Doxografia Goética, vols. 1 e 11.

Em primeiro lugar, a objecdo parte de uma identificacdo implicita, mas historicamente
problematica, entre teurgia e uma via exclusivamente anagégica, puramente purificadora,
descolada da esfera do devir, da necessidade e da causalidade inferior. Essa identificagdo nao

4 Filologicamente, goés nio significa malfeitor, mas oficiante funerario e encantador; filosoficamente, a exclusdo
do ctonico rompe a cadeia causal do Cosmos; teologicamente, ela antecipa uma demoniza¢io moral estranha ao
politeismo antigo.

5 Filosoficamente, trata-se de restaurar uma ontologia de continuidade; filologicamente, de reexaminar
categorias herdadas; teologicamente, de libertar o sagrado de um moralismo pds-antigo que ndo lhe é intrinseco.



corresponde a teurgia tal como sistematizada por Jamblico em De Mysteriis, nem a sua
recepgdo tardia em Proclo. Para Jamblico, a teurgia ndo é uma ética de elevacdo moral nem
um exercicio de purificagdo psicolégica; ela é uma techneé hieratiké, uma tecnologia ritual
objetiva, fundada na cooperagdo entre niveis ontolégicos assimétricos. Os deuses ndo sao
alcancados por «autodominio» no sentido estoico-cristio, mas por sunthémata, sinais
materiais eficazes que operam por simpatia e participacdo. A teurgia, nesse sentido, ndo se
opoe ao uso de matéria, paixdes ou necessidades: ela as reinscreve numa economia cdsmica
regida pela prdnoia divina.

A critica ao chamado «maleficio» decorre, aqui, de uma leitura moralizante tardia,
fortemente influenciada por filtros cristdos e modernos. Na tradigdo antiga, especialmente
naquilo que os préprios platénicos chamavam de goéteia, ndo existe a oposicdo abstrata
entre «magia boa» e «magia ma». Existe, sim, uma distincdo funcional entre opera¢des que
lidam com o plano da necessidade (andnké) e aquelas que visam a unido noética. A goéteia,
comunicacdo com mortos, daimones, forgas ctonicas e poténcias liminares, nunca foi
excluida do horizonte platénico. Em Platdo, ela aparece de modo ambiguo, mas jamais
inexistente; em Jamblico, ela é explicitamente reintegrada como parte da economia total do
Cosmos, ainda que subordinada hierarquicamente a teurgia. O erro moderno consiste em
transformar essa hierarquia ontolégica em uma oposi¢cdo moral absoluta.

E precisamente nesse ponto que a Doxografia Goética propde uma corregio
historiografica: a ideia de que o teurgo «ndo pode tocar o sujo» é estranha ao platonismo
tardio. O Cosmos, para Proclo, é uma cadeia continua (seirai) que vai do Um até a matéria
mais densa. Se os deuses verdadeiramente governam o todo, entdo também governam, por
mediacGes, aquilo que é chamado de «baixo», «escuro» ou «cténico». Os deuses cténicos ndo
sdo residuos do sensivel; sdo principios estruturais da geracdo, da corrupcdo, da justica
distributiva e da necessidade. Nega-los em nome de uma pureza abstrata é, paradoxalmente,
romper a propria totalidade do cosmos platdnico.

Quanto a questao do dinheiro, convém abandonar qualquer leitura anacrénica. Na
Antiguidade, ritos, inicia¢des, consultas oraculares, purificagdes e operacdes magicas eram
remuneradas. [sso ndo apenas ndo escandalizava como era estrutural ao funcionamento dos
cultos. A ideia de que o sagrado deve ser gratuito pertence a uma teologia especifica da
salvagdo cristd e ndo a logica ritual antiga. O que define a legitimidade de uma operacdo nio
é a auséncia de troca material, mas sua insercdo correta na hierarquia ontoldgica e
simbolica. A confusdo entre mercantilizacdo moderna e remuneragdo ritual tradicional é um
erro de categoria.

E necessario esclarecer uma diferenca fundamental de horizonte soteriolégico ainda.
A tradicdo que desenvolvo, e que a Quimbanda explicita em chave afro-diasporica, ndo tem
como telos exclusivo a dissolucdo no Uno. Ela trabalha com a deificacdo catabatica da alma,
i.e. com a glorificacdo do espirito através da descida, da incorporacdo das poténcias
inferiores e da constru¢do de um corpo espiritual operativo no Cosmos. Trata-se de um
modelo que ndo € estranho ao platonismo tardio, mas que foi progressivamente silenciado
em favor de leituras ascéticas e moralizadas. A unido com o Um ndo é negada; ela é
reposicionada como horizonte dltimo, ndo como critério de invalidacdo das operac¢des no
mundo.

Em suma: ndo ha contradi¢do necessaria entre teurgia e goéteia; h3, isto sim, uma
diferenca de fungdes, niveis e finalidades. O problema ndo estd em «tocar o mundo», mas em
confundir os planos. A recusa absoluta do cténico, do necessario e do daeménico ndo conduz
ao Uno, conduz a uma abstragdo ética que ja ndo é platénica, mas teoldgica em outro sentido.
0 debate é bem-vindo, desde que se reconheca que a tradi¢do platénica é mais ampla, mais
aspera e menos moralizada do que muitas de suas leituras contemporaneas admitem.

Convém encerrar esta resposta com uma observacdo de ordem historiografica e
conceitual, pois boa parte dos equivocos contemporaneos nasce do uso acritico do rétulo
«neoplatonismo». Trata-se de um termo moderno, cunhado no Séc. XIX no contexto da
histéria da filosofia alem3, que jamais foi utilizado pelos préprios autores da Antiguidade
tardia. Plotino, Porfirio, Jamblico, Proclo ou Damascio jamais se pensaram como «neo-»



coisa alguma; todos se compreenderam como platdnicos, i.e. herdeiros e intérpretes
legitimos de Platdo. O prefixo neo introduz, desde sua origem, uma suspeita de desvio,
degeneracdo ou inovacdo tardia, que ndo corresponde nem a autocompreensdo desses
filésofos nem a continuidade efetiva da tradicao.

Mais ainda: o uso indiferenciado de «neoplatonismo» encobre diferencas internas
decisivas. Aquilo que hoje se chama de «neoplatonismo» abriga, na verdade, dois regimes
filoso6fico-soteriolégicos distintos. De um lado, um platonismo mistico, representado por
Plotino, Porfirio e, ja em chave cristianizada, Pseudo-Dionisio Areopagita, cuja énfase recai
sobre a ascensdo interior da alma, a purificacdo ética e a unido contemplativa com o Um por
via negativa. De outro, um platonismo teurgico, inaugurado explicitamente por Jamblico e
levado ao apice por Proclo e Damadscio, no qual a salvacdo da alma ndo se reduz a
interioridade, mas exige ritos, simbolos, hierarquias divinas, mediacées daeménicas e
operagOes materiais eficazes. Tratar esses dois projetos sob um unico rétulo é dissolver uma
clivagem que foi, ja na Antiguidade, objeto de controvérsia explicita.

Dizer simplesmente «sou neoplaténico» tornou-se, assim, uma férmula vazia, que
frequentemente mascara escolhas doutrindrias ndo examinadas. Em muitos casos, o termo
funciona como um abrigo confortavel para uma espiritualidade moralizada, ascensional e
desmaterializada, mais préxima da mistica cristd do que da complexa engenharia ontolégica
do platonismo tardio. A critica a goéteia, a teurgia ritual e as poténcias ctonicas costuma
apoiar-se precisamente nesse uso indistinto do termo, que projeta sobre Jamblico e Proclo
categorias derivadas de Plotino ou de Dionisio, como se toda a tradicdo platénica tardia
convergisse para uma mesma ética da purificagdo e da retirada do mundo.

Por isso, do ponto de vista filologico e histérico, é mais rigoroso, e intelectualmente
mais honesto, abandonar o rétulo genérico «neoplatonico» e falar, quando muito, em
platonismos tardios, distinguindo com clareza seus eixos: mistico-contemplativo, tetrgico-
ritual, ou mesmo dialético-apofatico no caso de Damadscio. A insisténcia em
«neoplatonismo» como identidade filoséfica ndo apenas é anacronica, como tende a
obliterar o fato central de que, para boa parte desses autores, especialmente os tetirgicos, a
descida ao cosmos, a matéria e as poténcias inferiores ndo é uma corrupgao da via platénica,
mas uma de suas exigéncias metafisicas mais radicais. Em suma, ndo é a teurgia que trai
Platdo; é a leitura excessivamente espiritualizada e moralizante do platonismo que
frequentemente trai a complexidade real de sua tradicao.

Por fim, anexo uma epigrafe de meu ultimo livro: Kalunga: Teurgia & Cabald Crioula:

A oposicdo entre goécia e teurgia, estabelecida na Antiguidade tardia e reiterada pela
tradicdo cristd e renascentista, resulta de um processo histérico de repressao
aristocratica e filoséfica que buscou deslegitimar as praticas magico-populares
vinculadas a goéteia grega, arte dos encantamentos, necromancia e comunicagdo com
poténcias ctonicas. Enquanto a teurgia (de theourgia, obra dos deuses) foi apropriada
pelas elites platénicas como pratica elevada de ascensdo espiritual, a goécia (de goés,
convocador dos mortos) foi estigmatizada como supersticdo e feiticaria ilicita. Essa
distincdo reflete menos uma diferenca ontoldgica entre opera¢des e mais uma
estratégia de hierarquizacdo simbdlica: o esforco de uma classe letrada em
monopolizar o acesso ao divino e relegar as formas populares de culto ao ambito do
marginal e do demoniaco.

A antiga goéteia, porém, era originalmente uma forma de teurgia popular, uma
técnica de travessia que unia descida e ascensao, corpo e espirito, sombra e luz. Voltada
a comunhdo com espiritos da terra, dos mortos e das for¢as intermedidrias do Cosmos,
ela constituia o lado operativo e teldrico da mesma cosmologia que a teurgia platénica
procurou sublimar. E essa unidade estrutural entre técnicas ctonicas e operagdes
luminosas (dissolvida tardiamente por leituras moralizantes) que encontra
continuidade e reinscricdo no Atlantico Negro através daquilo que denomino, no
ambito da Doxografia Goética, de principio afro-diamésico: a capacidade propria das
tradi¢cdes afro-diaspéricas de reorganizar, metabolizar e reordenar tecnologias rituais
transcontinentais dentro da ontologia vitalista da kalunga.



As culturas africanas e afro-brasileiras preservaram, de modo exemplar, essa
unidade originaria entre magia ctonica e obra divina. Nelas, o culto aos ancestrais, o
trato com espiritos, a manipulac¢do de forgas naturais e o uso sacrificial da matéria ndo
competem com oracdo, contemplagdo ou ascensio: sio modos complementares da
mesma ciéncia sagrada da presenca. A Quimbanda (expressdo paradigmadtica do
principio afro-diamésico) ndo apenas preserva elementos da goéteia antiga e das
teurgias africanas: ela os reconfigura segundo a travessia, reorganizando incursoes
ctonicas, técnicas telésticas e sacrificiais num sistema operativo cujo eixo é a kalunga.
Arelacdo ndo é genealodgica, mas estrutural: a didspora, ao metabolizar o Mediterraneo
dentro de uma ontologia africana, produz uma teurgia crioula dotada de coeréncia
prépria e irredutivel as categorias europeias ou africanas isoladamente.

Fernando Liguori
Revista Theourgos

BIBLIOGRFIA:

ATHANASSIADI, Polymnia. La lutte pour l'orthodoxie dans le platonisme tardif. Les
Belles Lettres, 2006.

DILLON, John. The Middle Platonists. London: Duckworth, 1996.

DODDS, E. R. Os Gregos e o Irracional. Escuta, 2002.

IAMBLICHUS. De Mysteriis. Ed. e trad. Emma C. Clarke, John M. Dillon, Jackson P.
Hershbell. Atlanta: SBL, 2003.

JOHNSTON, Sarah lles. Ancient Greek Divination. Oxford: Wiley-Blackwell, 2008.

PROCLUS. The Elements of Theology. Trad. E. R. Dodds. Oxford: Clarendon Press,
1963.

PROCLUS. On the Hieratic Art according to the Greeks. Brill, 2024.

PSEUDO-Dionysius Areopagita. The Complete Works. Trad. Colm Luibheid. New York:
Paulist Press, 1987.

SHAW, Gregory. Theurgy and the Soul. Angelico Press, 2014.

STRATTON-Kent, Jake. Geosophia. 2 Vols. London: Scarlet Imprint, 2014.

LIGUORI, Fernando. Kalunga: Teurgia & Cabald Crioula. Sao Paulo. Clube de Autores,
2025b.

LIGUORI, Fernando. Quimbanda Goécia: A Religido Ctonica do Ocultismo Brasileiro.

Sdo Paulo. Clube de Autores, 2025a.



