
 
 

 
  



 
 
 

DAEMONIUM VOL. 4 
A ARTE HIERÁTICA 

 
 

DAEMONIUM: A ARTE HIERÁTICA constitui a culminação teórico-operatória do projeto 
DAEMONIUM, apresentando uma arquitetura rigorosamente tripartida que articula fi-
losofia, teologia e teurgia sob o critério da mediação ontológica. O volume assume 
como eixo a recuperação do daimōn pessoal enquanto operador real da vida singular 
e do Cosmos, recusando tanto a redução psicologizante moderna quanto a morali-
zação patrística. Com aparato filológico e argumentação de alto rigor, o livro recons-
trói a inteligibilidade da ação espiritual a partir de uma ontologia das mediações, 
restituindo à tradição platônica tardia sua coerência interna e sua potência explica-
tiva. 

Na parte filosófica, o livro estabelece os fundamentos conceituais do daimōn 
pessoal como princípio mediador entre universal e particular, inteligível e sensível, 
causalidade superior e biografia concreta. A análise percorre Platão, Plutarco, Apu-
leio, Jâmblico e Proclo, demonstrando que o daimōn não é metáfora ética nem cate-
goria psicológica, mas solução ontológica necessária ao problema da proporção cau-
sal. Essa seção elabora, com densidade filológica e precisão conceitual, a distinção 
entre alma, noûs e instância daemônica, mostrando como a vida ética, o destino e o 
caráter (ēthos) dependem de uma mediação real que governa a tradução das causas 
universais em existência singular. 

Na parte teológica, o DAEMONIUM Vol. 4 desenvolve uma doutrina hierárquica 
do Cosmos fundada na distinção rigorosa entre deuses, daimones e almas, articulada 
à noção de providência e às séries causais. O livro demonstra que a transcendência 
divina só se preserva mediante mediações proporcionais, e que a eliminação dessas 
instâncias, seja por monoteísmo simplificador, seja por dualismo, produz incoerên-
cia ontológica. Ao reconstituir a teologia platônica tardia, a obra evidencia o erro 
estrutural da demonização cristã do daimōn, não como divergência confessional, 
mas como colapso de categorias que dissolve a inteligibilidade da ação divina no 
mundo. 

Por fim, na parte teúrgica, o volume apresenta a teurgia como arte hierática, 
i.e. como ontologia operatória da mediação. Aqui, a ἱερατικὴ τέχνη é definida como 
o conjunto de operações nas quais a causalidade divina se torna imanente à matéria 
consagrada por meio de symbola e sunthēmata. A análise demonstra que imagens, 
nomes, substâncias, ritmos e corpos ritualizados não funcionam como representa-
ções, mas como marcas causais que permitem a fixação do fogo divino em receptá-
culos preparados. A teurgia é, assim, apresentada como ciência da presença e da efi-
cácia, na qual o hierofante não fala do divino, mas se integra à cadeia causal que 
reconfigura o Cosmos pela ação efetiva da divindade através da matéria. 
 
 

  



 

REVISTA THEOURGOS 
O CONHECIMENTO REJEITADO DA CULTURA OCIDENTAL 

 
 
 

DAEMONOLOGIA VS DEMONOLOGIA 
 

 
 

Por Fernando Liguori 
Táta Nganga Kamuxinzela 

 
A distinção entre daemonologia e demonologia constitui um ponto de inflexão con-
ceitual indispensável para a inteligibilidade da teurgia no horizonte do platonismo 
tardio, pois separa uma ciência ontológica das mediações de uma construção teoló-
gica moralizada posterior. No pensamento platônico, o daimōn não é introduzido 
como exceção mitológica nem como criatura espiritual residual, mas como operador 
estrutural do metaxý, i.e. do entre ontológico que torna possível a comunicação entre 
ordens assimétricas do ser. Platão formula esse princípio de modo inequívoco no 
BANQUETE ao afirmar que πᾶν τὸ δαιμόνιον μεταξὺ θεοῦ τε καὶ θνητοῦ ἐστίν (tudo o 
que é daemônico está entre o deus e o mortal),1 definindo o daimōn como condição 
de possibilidade da mediação e não como agente moral. A daemonologia, assim en-
tendida, não classifica bons e maus espíritos, mas descreve uma necessidade onto-
lógica: sem intermediários reais, a transcendência divina permaneceria inoperante 
e a vida humana, ontologicamente órfã. Essa concepção exclui desde a origem qual-
quer leitura ética binária do daimōn, pois sua função não é julgar, tentar ou corrom-
per, mas traduzir e administrar causalidade superior no domínio da existência. A 
confusão entre daemonologia e demonologia produz consequências ontológicas de-
cisivas para a compreensão da prática espiritual. Quando os intermediários são mo-
ralizados ou interiorizados, a mediação real desaparece e a relação com o divino é 
deslocada para dois extremos igualmente problemáticos: ou a intervenção direta de 
um princípio supremo concebido como agente eficiente, ou a redução da experiência 
espiritual a estados subjetivos. Em ambos os casos, a teurgia torna-se ininteligível, 
pois perde o campo ontológico no qual poderia operar. Proclo formula essa exigên-
cia de modo lapidar ao afirmar que ἄνευ τῶν μέσων ἀνυπόστατος ἡ τοῦ παντὸς 
τάξις (sem os intermediários, a ordem do todo carece de sustentação).2 A daemonolo-
gia platônica não é, portanto, uma curiosidade doutrinária, mas o fundamento lógico 
da possibilidade de uma ação divina mediada, proporcional e não violenta. É so-
mente a partir dessa distinção rigorosa que se pode compreender por que a demo-
nologia posterior não constitui continuação da filosofia platônica, mas sua negação 
estrutural. 

A demonologia, em contraste, emerge historicamente quando a categoria on-
tológica do daimōn é reinterpretada segundo um paradigma moral absoluto, no qual 
o intermediário deixa de ser função cosmológica e passa a ser avaliado como agente 
do mal. Essa transformação não decorre de desenvolvimento interno da filosofia 
platônica, mas de uma ruptura ontológica: a dissolução do metaxý como espaço 

 
1 Platão. O Banquete. Em DIÁLOGOS. Vol. V. Edipro, 2014, pp. 77-78. 
2 Proclus. Theologia Platonica I:5. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THEOLOGY OF 

PLATO. Kshetra Books, 2017, pp. 38-40. 



legítimo de mediação. Quando a hierarquia do ser é reduzida a uma oposição binária 
entre um princípio supremo absolutamente bom e um mundo inferior corrompido, 
os intermediários tornam-se conceitualmente instáveis e passam a ser absorvidos 
em categorias éticas. O daimōn, que no platonismo tardio pertence a um genos onto-
lógico próprio, é então reinterpretado como demônio no sentido moralizante, i.e. 
como vontade adversária. Essa operação elimina a neutralidade funcional do inter-
mediário e torna impossível qualquer economia graduada da causalidade. A demo-
nologia não é, portanto, uma ciência do ser, mas um discurso normativo que projeta 
categorias humanas de culpa e intenção sobre aquilo que, no platonismo, pertence 
ao domínio da administração ontológica do real. 

A oposição entre daemonologia e demonologia torna-se explicitamente teórica 
em Jâmblico, cuja crítica visa tanto a moralização quanto a psicologização dos inter-
mediários. No DE MYSTERIIS, Jâmblico insiste que os daimones não são disposições da 
alma nem símbolos de estados interiores, mas realidades ontológicas subsistentes, 
dotadas de natureza e função próprias. Ele afirma de modo categórico: οὐ γὰρ 
ψυχῶν πάθη ταῦτα, ἀλλ’ οὐσίαι καὶ φύσεις ἰδίαι καὶ καθ’ αὑτὰς ὑφεστῶσαι (essas 
coisas não são afecções das almas, mas substâncias e naturezas próprias, subsistindo 
em si mesmas).3 Essa afirmação exclui simultaneamente a leitura moralizante e a lei-
tura psicológica: o daimōn não é nem vício moral exteriorizado nem conteúdo psí-
quico interiorizado. Ao reafirmar a realidade ontológica dos intermediários, Jâm-
blico preserva a inteligibilidade da teurgia como cooperação com causas reais e não 
como dramatização ética ou autoafecção da consciência. A transição da daemonolo-
gia platônica para a demonologia moralizante não constitui um desenvolvimento 
conceitual progressivo, mas uma ruptura ontológica que altera o próprio regime de 
inteligibilidade do real. No platonismo tardio, os daimones pertencem a um gênero 
intermediário necessário, cuja função é administrar a tradução da causalidade su-
perior no domínio da vida e do devir; sua existência decorre da estrutura hierár-
quica do ser e não de um problema moral. Quando essa função é reinterpretada em 
termos éticos absolutos, o daimōn deixa de ser operador de mediação e passa a ser 
concebido como vontade adversária. Essa conversão desloca o problema da causali-
dade para o campo da intenção moral, substituindo a pergunta como o divino age 
proporcionalmente? pela pergunta quem é moralmente culpado?. O resultado é a dis-
solução do metaxý e a impossibilidade de explicar como a transcendência pode per-
manecer eficaz sem violência ontológica. A demonologia nasce, assim, da negação da 
mediação como categoria do ser. 

No horizonte platônico tardio, os daimones não são definidos por bondade ou 
maldade, mas por função (ergon) e posição (taxis) na hierarquia do real. Jâmblico 
insiste que paixões, mutações e afetos pertencem ao domínio daemônico precisa-
mente porque este opera na interface entre inteligível e sensível, e não porque os 
daimones sejam moralmente corruptos. Ele afirma explicitamente: τὰ πάθη καὶ τὰς 
μεταβολὰς οὐ τοῖς θεοῖς, ἀλλὰ τοῖς δαίμοσιν ἀποδοτέον» (as paixões e as mudanças 
devem ser atribuídas não aos deuses, mas aos daimones).4 A demonologia moralizante 
ignora essa neutralidade funcional e projeta categorias éticas humanas sobre uma 
ordem ontológica intermediária, convertendo administração causal em intenção 
perversa. Essa projeção impede compreender porque o regime do devir exige ope-
radores mutáveis sem comprometer a transcendência do princípio supremo. 

 
3 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:3. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 13. 
4 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. II:4. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 93. 



Uma das consequências mais profundas da demonização do daimōn é a subs-
tituição da mediação graduada pela intervenção direta do princípio supremo. Ao ne-
gar operadores intermediários legítimos, a causalidade divina é forçada a agir sem 
tradução proporcional, seja por decretos imediatos, seja por exceções milagrosas. 
Tal modelo destrói a inteligibilidade da processão (proodos) e torna a ação divina 
arbitrária ou episódica. Proclo recusa explicitamente essa possibilidade ao distin-
guir princípio e causa eficiente: τὸ μὲν ἓν οὐκ αἴτιον, ἀλλ’ ἀρχή (o Uno não é causa, 
mas princípio).5 A demonologia, ao concentrar a causalidade num único agente mo-
ral, elimina o espaço ontológico onde a teurgia poderia operar como cooperação hi-
erárquica, convertendo a prática espiritual em súplica, obediência ou interiorização 
subjetiva. 

O segundo desdobramento da demonização é a psicologização moderna do 
daimōn, pela qual o intermediário ontológico é reinterpretado como função da cons-
ciência, arquétipo ou estado interior. Essa operação não é neutra: ela elimina a alte-
ridade real do mediador e reduz a mediação a autoafecção psíquica. Jâmblico ante-
cipa a crítica a esse deslocamento ao afirmar que a presença divina não é produzida 
por disposições internas da alma.6 Ao interiorizar o daimōn, a modernidade suprime 
a hierarquia causal e torna impossível distinguir presença ontológica de imaginação, 
dissolvendo a teurgia em psicologia espiritual. 

A demonologia, seja moralizante seja psicologizante, conduz inevitavelmente 
à impossibilidade conceitual da teurgia, pois elimina o campo ontológico no qual a 
ação divina poderia manifestar-se sem colapso. Sem intermediários reais, o rito não 
pode ser cooperação (synergeia), mas apenas manipulação simbólica ou gesto jurí-
dico. A demonologia não falha por excesso de crença, mas por déficit ontológico: ao 
negar os mediadores, ela torna incoerente tanto a transcendência quanto a eficácia, 
reduzindo a prática espiritual a moralismo ou simbolismo. 

Assim, a daemonologia platônica não é uma alternativa teológica entre outras, 
mas a condição de inteligibilidade da arte hierática enquanto cooperação ontológica 
com a ordem do real. Reconhecer o daimōn como mediador legítimo significa pre-
servar simultaneamente a transcendência do princípio, a hierarquia dos níveis e a 
singularidade da vida individual. A demonologia, ao negar essa mediação, destrói a 
própria possibilidade de uma prática espiritual ontologicamente fundada. Essa se-
ção encerra-se, assim, estabelecendo que a recuperação rigorosa da daemonologia 
não é exercício histórico, mas requisito estrutural para que a teurgia possa ser pen-
sada e praticada sem recaída em imediatismo, moralismo ou psicologização. 

Encerrada a distinção ontológica entre daemonologia e demonologia, torna-se 
possível identificar com precisão dois anacronismos recorrentes que, embora se 
apresentem sob roupagens éticas ou espirituais, derivam do mesmo erro estrutural: 
a recusa moderna da mediação ontológica e da economia hierárquica do sagrado. 
Quando a teurgia é reinterpretada segundo sensibilidades morais tardias ou se-
gundo ideais igualitários estranhos ao platonismo teúrgico, seus dispositivos funda-
mentais, sacrifício, sacerdócio e remuneração ritual, passam a ser julgados por cri-
térios extrínsecos ao seu regime ontológico próprio. Tal deslocamento resulta na 
tentativa contraditória de praticar a teurgia enquanto se nega aquilo que a torna 
possível. Jâmblico é explícito ao afirmar que a ação divina se manifesta por meios 
proporcionais à ordem do sensível e que a eficácia ritual não se produz por intenções 

 
5 Proclus. Theologia Platonica I:12. Em Thomas Taylor (Trad.). THE SIX BOOKS OF PROCLUS ON THE THEOLOGY OF 

PLATO. Kshetra Books, 2017, pp. 72-85. 
6 Iamblichus. ON THE MYSTERIES. I:12. E. C. Clarke, J. Dillon, J. Hershbell (Trd.). SBL, 2003, pp. 53. 



ou valores humanos, mas por inserção em séries causais adequadas.7 A recusa mo-
derna do sacrifício animal, em nome de um moralismo herdado do cristianismo, e a 
condenação da remuneração sacerdotal, em nome de um ideal espiritual desincor-
porado, são manifestações convergentes dessa mesma ruptura: ambas negam que o 
divino opere no domínio material segundo uma economia real de trocas, custos, ser-
viços e mediações. As seções seguintes enfrentarão essas duas negações não como 
polêmicas éticas, mas como erros ontológicos: primeiro, demonstrando que sem sa-
crifício não há tradução efetiva da causalidade divina no sensível; depois, mostrando 
que sem sacerdócio e sem remuneração não há continuidade hierárquica nem res-
ponsabilidade ritual. Em ambos os casos, o objetivo não é defender costumes histó-
ricos, mas restaurar a inteligibilidade da teurgia como prática real, inseparável de 
uma economia do sagrado que reconhece custo, mediação e autoridade como con-
dições de eficácia. 
 
 
 
 
  

 
7 Ibidem. 



O presente texto trata-se da Seção 3 da Introdução 
do quarto volume da série DAEMONIUM, dedicado ex-
clusivamente a arte hierática da teurgia. Em breve 
disponível para compra. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
www.theourgos.com.br 

www.goeteia.com.br 

http://www.theourgos.com/
http://www.goeteia.com.br/

